## ANICII MANLII

SEVERINI

# BOETII

CONSOLATIONIS

# PHILOSOPHIAE

LIBRI QUINQUE.

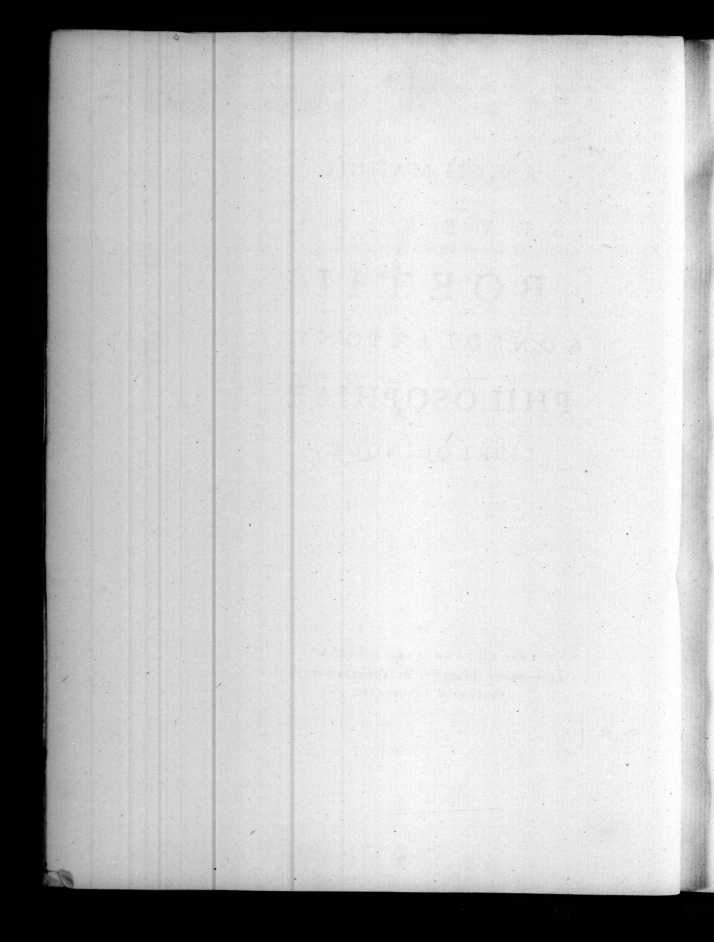
GLASGUAE:

IN AEDIBUS ACADEMICIS

EXCUDEBANT ROBERTUS ET ANDREAS FOULIS,

ACADEMIAE TYPOGRAPHI,

M. DCC, LI.



### LECTORIS.

POST absolutam fere hanc Consolationis Boetii editionem, quam ex Renati Vallini editione expressam dedimus, ad nos venerunt variantes quaedam lectiones, miffu doctiffimi nobifque amiciffimi viri Jacobi Pitcairn, Ecclesiae Anglicanae presbyteri: quas ille lectiones ante annos complures, cum novam Boetii editionem dare cogitaret, ex pluribus codicibus mss. Oxonienfibus decerpferat. harum aliae vix quidquam fane sensum adjuvare visae sunt, aliae vero multo meliorem reddere. paucas igitur quae posterioris sunt generis, eas praesertim quae inter varias lectiones Vallini non reperiuntur, adjungere hic visum est. et quoniam vetustus Boetii codex M s. in publica hujus Academiae bibliotheca asservatur, de hisce locis etiam istum codicem consului-

#### LECTORI.

mus, ejusque cum Oxoniensibus consenfum, quoties cum iis consentire est inventus annotavimus.

Pag. ix. 1. 1. Quidam Mss. Oxon. AN ονος λύρας et ita videtur invenisse qui descripsit codicem Glasguensem.

xi.21. MSS. Oxon. et Glafg. SENATUM majestatis reum, &c. quomodo sine dubio legendum.

xxix. 18. In quibusdam Mss. Oxon. vox cum ter repetitur, Ms. Glasg. cum—tum—tum forte rectius.

xxxiv. 25. MSS. Oxon. et Glafg. ignorantiae CAECITATI.

liv. 10. Quidam MSS. Oxon. pro specimen videntur habere vocem speciem compendiose scriptam.

lxxvii. penult. MSS. Oxon. et Glafg. confitendum EST &c.

lxxxi. 15. Unus ex Mss. Oxon. ut et Ms. Glasg. tamen si effe videantur &c. rectius.

xcv. 14. Mss. Oxon. et Glafg. profetto CONSIDERA.

xcviii. 16. Unus ex Mss. Oxon. ne aggreditur quidem QUISQUAM.

cvii. 15. Omnes Mss. Oxon. cum Ms. Glafg. NUPER additus. &c.

Monendus est etiam lector mendose legi in omnibus editis pag. xx. l. pen. at qui scis, unde cuntta processerint? pro quo legendum atqui scis &c.

VALE.

DATUM GLASGUAE VII IDUS JANUARII MDCCLI, IPSO ACADEMIAE, POST ANNUM CCC, DIE NATALI.

### ANICII MANLII SEVERINI

# BOETII

## CONSOLATIONIS

### PHILOSOPHIAE

#### LIBER I.

CArmina qui quondam studio slorente peregi, Flebilis, heu, moestos cogor inire modos. Ecce mihi lacerae dictant scribenda Camenae,

Et veris elegi fletibus ora rigant.

Has faltem nullus potuit pervincere terror, Ne nostrum comites prosequerentur iter;

Gloria felicis olim viridifque juventae!
Solantur moesti nunc mea fata senis.

Venit enim properata malis inopina senectus, Et dolor aetatem jussit inesse suam.

Intempestivi funduntur vertice cani,

Et tremit effoeto corpore laxa cutis.

Morshominum felix, quae se nec dulcibus annis Inserit, et moestis saepe vocata venit.

Eheu, quam surda miseros avertitur aure, Et slenteis oculos claudere saeva negat!

Dum levibus malefida bonis fortuna faveret,

Paenè caput tristis merserat hora meum. Nunc, quia fallacem mutavit nubila vultum, Protrahit ingratas impia vita moras. Quid me felicem toties jactastis amici? Qui cecidit, stabili non erat ille gradu.

Haec dum tacitus mecum ipse reputarem, querimoniamque lacrymabilem styli officio designarem, adstitisse mihi supra verticem visa est mulier reverendi admodum vultus, oculis ardentibus, et ultra communem hominum valentiam perspicacibus, colore vivido, atque inexhausti vigoris, quamvisita aevi plena foret, ut nullo modo nostrae crederetur aetatis. statura discretionis ambiguae; nam nunc quidem ad communem fefe hominum menfuram cohibebat; nunc verò pulsare coelum summi verticis cacumine videbatur: quae cum caput altius extulisset, ipsum etiam coelum penetrabat, respicientiumque hominum frustrabatur intuitum. vestes erant tenuissimis filis, subtili artificio, indissolubilique materià perfectae; quas, uti post eadem prodente cognovi, fuis manibus ipfa texnerat. quarum speciem, veluti fumosas imagines solet, caligo quaedam neglectae vetustatis obduxerat. harum in extremo margine II, in fupremo vero o legebatur intextum, atque inter utrasque litteras, in scalarum modum, gradus quidam infigniti videbantur, quibus ab inferiore ad superius elementum esset adscensus. eandem tamen vestem violentorum quorundam sciderant manus, et particulas, quas quisque potuit, abstulerant. et dextera quidem ejus libellos, sceptrum verò finistra gestabat. quae ubi poëticas musas vidit, nostro assistenteis toro, fletibusque meis verba dictanteis, commota paullisper, ac torvis inflammata luminibus, quis, inquit, has scenicas meretriculas ad hunc aegrum permisit accedere? quae dolores ejus non modò nullis remediis foverent, verum dulcibus infuper alerent venenis? hae funt enim, quae infructuosis affectuum spinis, uberem fructibus rationis segetem necant, hominumque menteis assuefaciunt morbo, non liberant. at si quem profanum, uti vulgò solitum vobis, blanditiae vestrae detraherent, minus moleste ferendum putarem; nihil quippe in eo nostrae operae laederentur; hunc verò Eleaticis, atque Academicis studiis innutritum? sed abite potius Seirenes usque in exitium dulces, meisque eum Musis curandum, fanandumque relinquite. his ille chorus increpitus, dejecit humi moestior vultum, confessusque rubore verecundiam, limen tristis excesfit. at ego, cujus acies lacrymis mersa caligarat, ne dignoscere possem, quaenam haec esset mulier tam imperiosae auctoritatis, obstupui, visuque in terram defixo, quidnam deinceps esset actura, exspectare tacitus coepi. tum illa propius accedens, in extrema lectuli mei parte confedit, meumque intuens vultum luctu gravem, atque in humum moerore dejectum, his versibus de nostrae mentis perturbatione conquesta est.

Heu, quam praecipiti mersa profundo Mens hebet, et, propriâ luce relictâ, Tendit in externas ire tenebras, Terrenis quoties flatibus aucta Crescit in immensum noxia cura! Hic quondam coelo liber aperto Suetus in aetherios ire meatus, Cernebat rosei lumina solis. Visebat gelidae sidera lunae, Et quaecunque vagos stella recursus Exercet, varios flexa per orbeis, Comprensam in numeris victor habebat. Quin etiam caussas, unde sonora Flamina follicitent aequora ponti, Quis volvat stabilem spiritus orbem, Vel cur Hesperias sidus in undas Casurum rutilo surgat ab ortu: Quid veris placidas temperet horas, Ut terram roseis floribus ornet: Quid dedit ut pleno fertilis anno Autumnus gravidis influat uvis, Rimari solitus, atque latentis

Naturae varias reddere caussas.

Nunc jacet essocio lumine mentis,
Et pressus gravibus colla catenis,
Declivemque gerens pondere vultum,
Cogitur, heu, stolidam cernere terram.

Sed medicinae, inquit, tempus est, non querelae. tum verò totis in me intenta luminibus; tune ille es, ait, qui nostro quondam lacte nutritus, nostris educatus alimentis, in virilis animi robur evaseras? atqui talia contuleramus arma: quae nisi prius abjecisses, invicta te firmitate tuerentur. agnoscisne me? quid taces? pudore, an stupore siluisti? mallem pudore; sed te, ut video, stupor oppressit. cumque me non modò tacitum, sed elinguem prorsus, mutumque vidisset, admovit pectori meo leniter manum; et, nihil, inquit, periculi est; lethargum patitur, communem illusarum mentium morbum. sui paullisper oblitus est; recordabitur facile, si quidem nos ante cognoverit; quod ut possit, paullisper lumina ejus, mortalium rerum nube caligantia, tergamus. haec dixit, oculosque meos fletibus undanteis, contracta in rugam veste, siccavit.

Tunc me discussà liquerunt nocte tenebrae, Luminibusque prior rediit vigor: Ut cum praecipiti glomerantur sidera Coro,
Nimbossque polus stetit imbribus,
Sol latet, ac nondum coelo venientibus astris,
Desuper in terram nox funditur,
Hanc si Threicio Boreas emissus ab antro
Verberet, et clausum reseret diem,
Emicat, et subito vibratus lumine Phoebus,
Miranteis oculos radiis ferit.

Hand aliter triffitiae nebulis dissolutis, hausi coelum, et ad cognoscendam medicantis faciem mentem recepi. itaque, ubi in eam deduxi oculos intuitumque defixi, respicio nutricem meam, in cujus ab adolescentia laribus obverfatus fueram, Philofophiam. et quid, inquam, tu in has exfilii nostri solitudines, ô omnium magistra virtutum, supero cardine delapsa venisti? an ut tu quoque mecum rea falsis criminationibus agiteris? an, inquit illa, te, alumne, desererem, nec sarcinam, quam mei nominis invidia fustulisti, communicato tecum labore partirer? atqui Philosophiae fas non erat, incomitatum relinquere iter innocentis; meam scilicet criminationem vererer, et, quasi novum aliquid acciderit, perhorrescerem? nunc enim primum censes apud improbos mores lacessitam periculis esse sapientiam? nonne apud veteres quoque, ante nostri Platonis aetatem, magnum saepe

cercamen cum stultitiae temeritate certavimus? eodemque superstite, praeceptor ejus Socrates injustae victoriam mortis me adstante promeruit? cujus hereditatem cum deinceps Epicureum vulgus, ac Stoicum, ceterique pro sua quisque parte raptum ire molirentur, meque reclaman. tem, renitentemque, velut in partem praedae, traherent, vestem, quam meis texueram manibus, disciderunt, abreptisque ab ea panniculis, totam me sibi cessisse credentes, abiere. in quibus, quoniam quaedam nostri habitus vestigia videbantur, meos esse familiareis imprudentia rata, nonnullos eorum profanae multitudinis errore pervertit. quòd si nec Anaxagorae sugam, nec Socratis venenum, nec Zenonis tormenta, quonium funt peregrina, novisti; at Canios, at Senecas, at Soranos, quorum nec pervetusta, nec incelebris memoria est, scire potuisti. quos nihil aliud in cladem detraxit, nisi quòd nostris moribus instituti, studiis improborum dissimillimi videbantur. itaque nihil est quod admirere, fi in hoc vitae falo circumflantibus agitemur procellis, quibus hoc maxime propositum est, pessimis displicere. quorum quidem tametsi numerosus exercitus, spernendus tamen est; quoniam nullo duce regitur, sed errore tantum temere, ac passim lymphante raptatur. qui si quando contra nos aciem struens valentior incubuerit, nostra quidem dux copias suas in arcem contrahit; illi verò circa diripiendas inutileis sarcinulas occupantur. at nos desuper irridemus, vilissima rerum quaequerapienteis, securi totius suriosi tumultus, eoque vallo muniti, quo grassanti stultitiae adspirare sas non sit.

Quisquis composito serenus aevo, Fatum sub pedibus dedit superbum, Fortunamque tuens utramque rectus, Invictum potuit tenere vultum; Non illum rabies minaeque ponti Versum funditus excitantis aestum, Nec ruptis quoties vagus caminis Torquet fumificos Vesevus igneis, Aut celsas soliti ferire turreis Ardentis via fulminis movebit. Quid tantum miseri feros tyrannos Mirantur fine viribus furenteis? Nec speres aliquid, nec extimescas, Exarmaveris impotentis iram: At quisquis trepidus pavet, vel optat, Quòd non sit stabilis, suique juris, Abjecit clypeum, locoque motus Nectit, quâ valeat trahi, catenam.

Sentisne, inquit, haec, atque animo illabun-

tur tuo? esne "vos xupas? quid fles? quid lacrymis manas? έξαύδα, μη κεύθε νόω. si operam medicantis exspectas, oportet vulnus detegas. tum ego collecto in vires animo: anne adhuc eget admonitione, nec per se satis eminet fortunae in nos saevientis asperitas? nihilne te ipsa loci facies movet? haeccine est bibliotheca, quam certissimam tibi sedem nostris in laribus ipsa delegeras? in qua mecum saepè residens, de divinarum humanarumque rerum scientia disserebas? talis habitus, talisque vultus erat cum tecum naturae secreta rimarer, cum mihi siderum vias radio describeres, cum mores nostros, totiusque vitae rationem ad coelestis ordinis exemplar formares? haeccine praemia referimus tibi obsequentes? atqui tu hanc sententiam Platonis ore sanxisti, beatas fore respublicas, si eas vel studiosi sapientiae regerent, vel earum rectores studere sapientiae contigisset. tu ejusdem viri ore, hanc sapientibus capessendae reipublicae necessariam caussam esse monuisti, ne improbis flagitiosisque civibus urbium relicta gubernacula, pestem bonis ac perniciem inferrent. hanc igitur auctoritatem secutus, quod a te inter secreta otia didiceram, transferre in actum publicae administrationis optavi. tu, mihi et, qui te sapientium mentibus inseruit Deus, conscii, nullum me ad magistratum, nisi commune bonorum omnium studium, detulisti. inde cum improbis graves, inexorabilesque discordiae, et quod conscientiae libertas habet, pro tuendo jure spreta potentiorum semper offensio. quoties ego Conigastum in imbecillis cujusque fortunas impetum facientem obvius excepi! quoties Triguillam regiae praepositum domus, ab incepta, perpetrataque jam prorsus injuria dejeci! quoties miseros, quos infinitis calumniis impunita Barbarorum semper avaritia vexabat, objecta periculis auctoritate protexi! numquam me ab jure ad injuriam quisquam detraxit. provincialium fortunas, tum privatis rapinis, tum publicis vectigalibus pessumdari, non aliter, quam qui patiebantur, indolui. cum, acerbae famis tempore, gravis atque inexplicabilis indicta coëmtio profligatura inopia Campaniam provinciam videretur, certamen adversum praesectum praetorii, communis commodi ratione suscepi, rege cognoscente contendi, et ne coëmtio exigeretur, evici. Paulinum consularem virum, cujus opes Palatini canes jam spe atque ambitione devorassent, ab ipsis hiantium faucibus traxi. ne Albinum consularem virum praejudicatae accusationis poena corriperet, odiis me Cypriani delatoris opposui. satisfie in me magnas videor exacervasse discordias? sed esse apud ceteros tutior debui, qui mihi amore justitiae nihil apud auli-

cos, quo magis essem tutior, reservavi. quibus autem deferentibus perculfifumus?quorum Bafilius, olim regio ministerio depulsus, in delationem nostri nominis, alieni aeris necessitate compulsus est. Opilionem verò, atque Gaudentium, cùm ob innumeras multiplicesque fraudes ire in exfilium regia censura decrevisset, cumque illi parere nolentes facrarum sese aedium defensione tuerentur, compertumque id regi foret, edixit, ut ni intra praescriptum diem Ravenna urbe decederent, notas infigniti frontibus pellerentur. quid huic severitati posse adstrui videtur? atqui eodem die deferentibus eisdem, nominis nostri delatio suscepta est. quid igitur? nostraene artes ita meruerunt? an illos accusatores justos fecit praemissa damnatio? itane nihil fortunam puduit, si minus accusatae innocentiae, at accusantium vilitatis? at, cujus criminis arguimur, summam quaeris? senatum dicimur falvum esse voluisse, modum desideras? delatorem, ne documenta deferret, quibus senatus majestatis reum faceret, impedisse criminamur. quid igitur ô magistra censes? infitiabimur crimen, ne tibi pudori simus? at volui, nec umquam velle desistam.fatebimur? sed impediendi delatoris opera ceffabit. an optaffe illius ordinis falutem nefas vocabo? ille quidem suis de me decretis, uti hoc nefas esset, effecerat. sed sibi semper mentiens imprudentia, rerum merita non potest immutare; nec mihi Socratico decreto fas esse arbitror, vel occuluisse veritatem, vel concessisse mendacium. verum id quoque modo sit, tuo, sapientium que judicio, aestimandum relinquo. cujus rei seriem, atque veritatem, ne latere posteros queat, stylo etiam, memoriaeque mandavi. nam de compositis falsò litteris, quibus libertatem arguor sperasse Romanam, quid attinet dicere? quarum fraus aperta patuifset, sinobis ipsorum confessione delatorum, quod in omnibus negotiis maximas vires habet, uti licuisset. nam quae sperari reliqua libertas potest? atque utinam posset ulla! respondissem Canii verbo:qui cuma C. Caesare Germanici filio conscius contra se factae conjurationis fuisse diceretur: si ego, inquit, scissem, tu nescisses. qua in re non ita sensus nostros moeror hebetavit, ut impios scelerata contra virtutem querar molitos: sed quae speraverint effecisse vehementer admiror. nam deteriora velle, nostri fuerit fortasse defectus: posse verò contra innocentiam, quae sceleratus quisque conceperit, inspectante Deo, monstri simile est. unde haud injuria tuorum quidam familiarium quaesivit: siquidem Deus, inquit, est, unde mala? bona verò unde, si non est? sed fas fuerit nefarios homines, qui bonorum omnium, totiusque senatus sanguinem petunt, nos etiam, quos propugnare bonis senatuique viderant, perditum ire voluisse. sed num idem de patribus quoque merebamur? meministi, ut opinor, quoniam me dicturum quid, facturumve praesens semper ipsa dirigebas. meministi inquam, Veronae cum rex avidus communis exitii, majestatis crimen in Albinum delatum ad cunctum fenatus ordinem transferre moliretur, universi innocentiam senatus, quanta mei securitate periculi defenderim. scis me haec et vera proferre, et in nulla umquam mei laude jactasse. minuit enim quodam modo se probantis conscientiae secretum, quoties ostentando quis factum, recipit famae pretium. sed innocentiam nostram quis exceperit eventus vides. pro verae virtutis praemiis falsi sceleris poenas fubimus. et cujus umquam facinoris manifesta confessio ita judices habuit in severitate concordes, ut non aliquos vel ipfe humani error ingenii, vel fortunae conditio cunctis mortalibus incerta summitteret? si inflammare sacras aedes voluisse, si facerdotes impio jugulare gladio, si bonis omnibus necem struxisse diceremur, praesentem tamen sententia confessium, convictumve punisset. nunc quingentis ferè passuum millibus procul moti, atque indefensi, ob studi: um propensius in senatum, morti, proscriptionique damnamur. ô meritos, de simili crimine neminem posse convinci! cujus dignitatem reatus ipsi etiam, qui detulere, viderunt: quam, uti alicujus sceleris admistione fuscarent, ob ambitum dignitatis sacrilegio me conscientiam polluisse mentiti sunt. atqui et tu insita nobis, omnem rerum mortalium cupidinem de nostri animi sede pellebas, et sub tuis oculis sacrilegio locum esse fas non erat. instillabas enim auribus, cogitationibusque quotidie meis Pythagoricum illud, επε θεώ. nec conveniebat vilissimorum me spirituum praesidia captare, quem tu in hanc excellentiam componebas, ut confimilem Deo faceres. praeterea penetral innocens domus, honestissimorum coetus amicorum, socer etiam fanctus, et aequè ac tu ipsa reverendus, ab omni nos hujus criminis suspicione defendunt. sed ô nefas! illi verò de te tanti criminis fidem capiunt; atque hoc ipso videbimur affines fuisse maleficio, quod tuis imbuti disciplinis, tuis instituti moribus sumus. ita non est satis nihil mihi profuisse tuam reverentiam, nisi ultrò tu mea potius offensione lacereris, at verò hic etiam nostris malis cumulus accedit, quod existimatio plurimorum non rerum merita, sed fortunae spectat eventum, eaque tantum judicat esse provisa, quae felicitas commendaverit. quo fit, ut existimatio bona prima omnium deserat infelices. qui nunc populi rumores, quam dissonae,

multiplicesque sententiae, piget reminisci. hoc tantum dixerim; ultimam esse adversae fortunae farcinam, quod dum miseris aliquod crimen affingitur, quae perferunt, meruisse creduntur; et ego siquidem bonis omnibus pulsus, dignitatibus exutus, existimatione foedatus, ob beneficium supplicium tuli. videre autem videor nefarias sceleratorum officinas gaudio laetitiaque fluitanteis: perditissimum quemque novis delationum fraudibus imminentem: jacere bonos, nostri discriminis terrore prostratos: flagitiofum quemque ad audendum quidem facinus impunitate, ad efficiendum verò praemiis incitari: infonteis autem non modò securitate, verum ipsa etiam defensione privatos. itaque libet exclamare;

O stelliseri conditor orbis,
Qui perpetuo nixus solio
Rapido coelum turbine versas,
Legemque pati sidera cogis,
Ut nunc pleno lucida cornu,
Totis fratris et obvia stamis,
Condat stellas luna minores;
Nunc obscuro pallida cornu,
Phoebo propior, lumina perdat.
Et qui primae tempore nostis
Agit algenteis Hesperus ortus,

Solitas iterum mutet habenas Phoebi pallens Lucifer ortu. Tu frondifluae frigore brumae Stringis lucem breviore mora: Tu, cùm fervida venerit aestas, Agileis noctis dividis horas. Tua vis varium temperat annum, Ut quas Boreae spiritus aufert, Revehat mitis Zephyrus, frondeis; Quaeque Arcturus semina vidit, Seirius altas urat fegetes. Nihil antiqua lege folutum Linquit propriae stationis opus. Omnia certo fine gubernans, Hominum folos respuis actus Merito rector cohibere modo. Nam cur tantas lubrica versat Fortuna vices? premit infonteis Debita sceleri noxia poena: At perversi resident celso Mores solio, sanctaque calcant Injusta vice colla nocentes. Latet obscuris condita virtus Clara tenebris, justusque tulit Crimen iniqui. Nil perjuria, nil nocet ipsis Fraus, mendaci compta colore. Sed cum libuit viribus uti,

Quos innumeri metuunt populi, Summos gaudent subdere reges. O jam miseras respice terras, Quisquis rerum foedera nectis. Operis tanti pars non vilis Homines, quatimur fortunae salo. Rapidos rector comprime sluctus, Et, quo coelum regis immensum, Firma stabileis soedere terras.

Haec ubi continuato dolore delatravi, illa vultu placido, nihilque meis questibus mota: cum te, inquit, moestum, lacrymantemque vidissem, illico miserum, exsulemque cognovi. sed quam id longinquum esset exsilium, nisi tua prodidisset oratio, nesciebam. sed tu procula patria non quidem pulsus es, sed aberrasti. at si te pulsum existimari mavis, te potius ipse pepulisti. nam id quidem de te numquam cuiquam fas fuisset. si enim cujus oriundus sis patriae reminiscaris, non, uti Atheniensium quondam, multitudinis imperio regitur: sed eis noipavos isiv, eis βασιλεύς; qui frequentia civium, non depulsione laetatur: cujus agi frenis, atque obtemperare justitiae, summa libertas est. an ignoras illam tuae civitatis antiquissimam legem, quâ fancitum est, ei jus exfulare non esse, quisquis in ea sedem fundare maluerit? nam qui vallo ejus, ac munimine continetur, nullus metus est, ne exful esse mereatur. at quisquis inhabitare eam velle desierit, pariter desinit etiam mereri. itaque non tam me loci hujus, quam tua facies movet. nec bibliothecae potius comptos ebore, ac vitro parietes, quam tuae mentis sedem requiro. in qua non libros, sed id quod libris pretium facit, librorum quondam meorum sententias collocavi. et tu quidem de tuis in commune bonum meritis vera quidem, sed pro multitudine gestorum tibi, pauca dixisti. de objectorum tibi vel honestate, vel falsitate, cunctis nota memorasti. de sceleribus fraudibusque delatorum rectè tu quidem strictim attingendum putasti, quòd ea melius, uberiusque recognoscentis omnia vulgi ore celebrentur. increpuisti etiam vehementer injusti factum senatus. de nostra etiam criminatione doluisti, laesae quoque opinionis damna flevisti. postremus adversus fortunam dolor incanduit, conquestusque es non aequa meritis praemia pensari. in extremo musae saevientis, uti quae coelum, terras quoque pax regeret, vota posuisti. sed, quoniam plurimus tibi affectuum tumultus incubuit, diversumque te dolor, ira, moeror distrahunt, uti nunc mentis es, nondum te validiora remedia contingunt. itaque lenioribus paullisper utemur, ut quae in tumorem perturbationibus influentibus induruerunt, ad acrioris vim medicaminis recipiendam, tactu blandiore mollescant.

Cum Phoebi radiis grave Cancri sidus inaestuat, Tum qui larga negantibus Sulcis semina credidit, Elufus Cereris fide. Quernas pergat ad arbores. Numquam purpureum nemus Lecturus violas petas, Cum faevis Aquilonibus Stridens campus inhorruit. Nec quaeras avida manu Vernos stringere palmites, Uvis si libeat frui; Autumno potius sua Bacchus munera contulit. Signat tempora propriis Aptans officiis Deus, Nec, quas ipse coërcuit, Misceri patitur vices. Sic quod praecipiti viâ Certum deserit ordinem. Laetos non habet exitus.

Primum igitur patrisne me pauculis rogationibus statum tuae mentis attingere, atque tentare, ut, qui modo sit tuae curationis, intelligam? tu verò arbitratu, inquam, tuo quae voles, ut responsurum rogato. tum illa, hunccine, inquit, mundum temerariis agi fortuitisque casibus putas, an ullum credis ei regimen inesse rationis? atqui, inquam, nullo existimaverim modo, ut fortuita temeritate tam certa moveantur. verum operi suo conditorem praesidere Deum scio; nec umquam fuerit dies, qui me ab hac sententiae veritate depellat. ita est, inquit. nam id etiam paullo antè cecinisti, hominesque tantum divinae exsortes curae esse deplorasti. nam de ceteris, quin ratione regerentur, nihil movebare. papae autem! vehementer admiror, cur, in tam salubri sententia locatus aegrotes. verum altius perscrutemur; nescio, quid abesse conjecto. sed dic mihi, quoniam a Deo mundum regi non ambigis, quibus etiam gubernaculis regatur advertis? vix, inquam, rogationis tuae sententiam nosco, ne dum ad inquisita respondere queam. num me, inquit, fefellit abesse aliquid, per quod, velut hiante valli robore, in animum tuum perturbationum morbus irrepferit? fed dic mihi, meministine, quis fit rerum finis? quove totius naturae tendat intentio? audieram, inquam, sed memoriam moeror hebetavit. at qui scis, unde cuncta processerint? novi, inquam, Deumque esse respondi. et

qui fieri potest, ut principio cognito, quis sit rerum finis, ignores? verum hi perturbationum mores funt, ea valentia est, ut movere quidem loco hominem possint: convellere autem, sibique totum extirpare non possint. sed hoc quoque respondeas velim, hominemne te esse meministi? quidni, inquam, meminerim? quid igitur homo sit, poterisne proferre? hoccine interrogas, an esse me sciam rationale animal atque mortale? scio, et id me esse confiteor. et illa: nihilne te aliud esse novisti? nihil. jam. scio, inquit, morbi tui, aliam vel maximam caussam, quid ipse sis, nosse desisti. quare plenissimè vel aegritudinis tuae rationem, vel aditum reconciliandae sospitatis inveni. nam quoniam tui oblivione confunderis, et exfulem te, et expoliatum propriis bonis esse doluisti. quoniam verò, quis sit rerum finis, ignoras, nequam homines, atque nefarios, potenteis, felicesque arbitraris. quoniam verò, quibus gubernaculis mundus regatur, oblitus es, has fortunarum vices existimas sine rectore fluitare. magnae non ad morbum modò, verùm ad interitum quoque caussae. sed sospitatis auctori grates, quod te nondum totum natura destituit. habemus maximum tuae fomitem salutis, veram de mundi gubernatione sententiam, quòd eam non casuum temeritati, sed divinae rationi subditam

credis. nihil igitur pertimescas. jam tibi ex hac minima scintillula vitalis calor illuxerit.sed quoniam sirmioribus remediis nondum tempus est, et eam mentium constat esse naturam, ut quoties abjecerint veras, falsis opinionibus induantur, ex quibus orta perturbationum caligo verum illum confundit intuitum; hanc paullisper lenibus, mediocribusque somentis attenuare tentabo, ut dimotis fallacium assectionum tenebris, splendorem verae lucis possis agnoscere.

Nubibus atris Condita nullum Fundere possunt Sidera lumen. Si mare volvens Turbidus Aufter Misceat aestum, Vitrea dudum, Parque serenis Unda diebus, Mox, resoluto Sordida coeno. Visibus obstat. Quique vagatur Montibus altis Defluus amnis,

Saepè resistit
Rupe soluti
Objice saxi.
Tu quoque si vis
Lumine claro
Cernere verum,
Tramite resto
Carpere callem:
Gaudia pelle,
Pelle timorem;
Spemque sugato,
Nec dolor adsit.
Nubila mens est,
Vinctaque frenis,
Haec ubi regnant.

### ANICII MANLII SEVERINI

# BOETII

## CONSOLATIONIS

#### PHILOSOPHIAE

LIBER II.

DOsthaec paullisper obticuit, atque ubi attentionem meam modestà taciturnitate collegit, sic exorsa est: si penitus aegritudinis tuae caussas, habitumque cognovi, fortunae prioris affectu, desiderioque tabescis; ea tantum animi tui statum, sicuti tu tibi fingis, mutata pervertit. intelligo multiformeis illius prodigii fucos, et eo usque cumiis, quos eludere nititur, blandissimam familiaritatem, dum intolerabili dolore confundat, quos insperata reliquerit; cujus si naturam, mores, ac meritum reminiscare, nec habuisse te in ea pulcrum aliquid, nec amissse cognosces. fed, ut arbitror, haud multum tibi haec in memoriam revocare laboraverim. folebas enim praesentem quoque, blandientemque virilibus incessere verbis, eamque de nostro adyto prolatis insectabare sententiis, verum omnis subita mutatio rerum, non sine quodam quasi fluctu contingit animorum. sic factum est, ut tu quoque paullisper a tua tranquillitate discesseris. fed tempus est, haurire te aliquid ac degustare molle, atque jucundum, quod ad interiora transmissum, validioribus haustibus viam fecerit. adsit igitur rhetoricae suadela dulcedinis, quae tùm tantum recto calle procedit, cum nostra instituta non deserit; cumque hac, musica, laris nostri vernula, nunc leviores, nunc graviores modos fuccinat. quid est igitur, ô homo, quod te in moestitiam, luctumque dejecit? novum credo aliquid, inusitatumque vidisti. tu, fortunam putas erga te esse mutatam? erras. hi semper ejus mores sunt; ista natura. fervavit circa te propriam potiùs in ipfa fui mutabilitate constantiam.talis erat, cum blandiebatur, cum tibi falsae illecebris felicitatis alluderet. deprehendisti caeci numinis ambiguos vultus. quae sese adhuc aliis velat, tota tibi prorsus innotuit. si probas, utere moribus, ne queraris. si perfidam perhorrescis, sperne atque abjice perniciosa ludentem. nam quae nunc tibi est tanti caussa moeroris, haec eadem tranquillitatis esse debuisset. reliquit enim te, quam non relicturam nemo umquam poterit esse securus. an verò tu pretiosam aestimas abituram felicitatem? et cara tibi est fortuna praesens, nec manendi fida, et cum discesserit allatura moerorem? quòd si nec ex arbitrio retineri potest, et calamitosos fugiens facit, quid est aliud fugax, quàm futurae quoddam calamitatis indicium? neque enim quod ante oculos situm est, suffecerit intueri. rerum exitus prudentia metitur: eademque in alterutro mutabilitas, nec formidandas fortunae minas, nec exoptandas facit esse blanditias. postremò aequo animo toleres oportet, quidquid intra fortunae aream geritur, cùm femel jugo ejus colla submiseris. quòd si manendi, abeundique scribere legem velis ei, quam tu dominam sponte elegisti, nonne injurius sueris, et impatientià fortem exacerbes, quam permutare non possis? si ventis vela committeres, non quò voluntas peteret, sed quò flatus impellerent, promovereris. si arvis semina crederes, feraces inter se annos, sterileisque pensares. fortunae te regendum dedisti, dominae moribus oportet obtemperes. tu verò volventis rotae impetum retinere conaris? at, omnium mortalium stolidissime, si manere incipit, fors esse defistit.

Haec cùm superba verterit vices dextra, Exaestuantis more fertur Euripi; Dudum tremendos saeva proterit reges, Humilemque victi sublevat fallax vultum; Non illa miseros audit; haud curat sletus, Ultroque gemitus, dura quos fecit, ridet. Sic illa ludit; fic suas probat vires, Suique magnum monstrat ostentum, si quis Visatur una stratus ac felix hora.

Vellem autem pauca tecum fortunae ipsius verbis agitare. tu igitur an jus postulet, animadverte. quid tu, ô homo, ream me quotidianis agis querelis? quam tibi fecimus injuriam? quae tua tibi detraximus bona? quovis judice de opum, dignitatumque mecum possessione contende. et, si cujusquam mortalium proprium quid horum esse monstraveris, ego jam tua fuisse, quae repetis, sponte concedam. cum te matris ex utero natura produxit, nudum rebus omnibus, inopemque suscepi, meis opibus sovi, et, quod te nunc impatientem nostri facit, favore prona indulgentiùs educavi, et omnium, quae mei sunt juris, affluentià, et splendore circumdedi. nunc mihi retrahere manum libet; habe gratiam, velut usus alienis; non habes jus querelae, tamquam prorsus tua perdideris. quid igitur ingemiscis? nulla tibi a nobis est allata violentia. opes, honores, ceteraque talia mei funt juris. dominam famulae cognoscunt; mecum veniunt, me abeunte discedunt. audacter affirmem, si tua forent, quae amissa conquereris, nullo modo perdidisses. an ego sola meum jus exercere prohibebor? licet coelo, proferre lucidos dies, eosdemque tenebrosis noctibus condere; licet anno, terrae vultum nunc floribus frugibusque redimire, nunc nimbis frigoribusque confundere; jus est mari, nunc strato aequore blandiri, nunc procellis ac fluctibus inhorrescere. nos ad constantiam, nostris moribus alienam, inexpleta hominum cupiditas alligabit? haec nostra vis est, hunc continuum ludum ludimus, rotam volubili orbe versamus, infima fummis, fumma infimis mutare gaudemus. ascende si placet, sed ea lege, uti ne, cum ludicri mei ratio poscet, descendere injuriam putes. an tu mores ignorabas meos? nesciebas Croesum regem Lydorum Cyro paullò antè formidabilem, mox deinde miserandum rogi flammis traditum, misso coelitus imbre defensum? num te praeterit Paullum Perfi regis a se capti calamitatibus pias impendisse lacrymas? quid tragoediarum clamor aliud deflet, nisi indiscreto ictu fortunam felicia regna vertentem? nonne adolescentulus δύο σίθες, τὸν μὲν ένα κακών, τὸν δὲ ετερον καλων, in Jovis limine jacere didicisti? quid si uberius de bonorum parte sumsisti? quid si a te non tota discessi? quid si haec ipsa mei mutabilitas justa tibi caussa est sperandi meliora? tamen ne animo contabefcas, et intra commune omnibus regnum locatus, proprio jure vivere desideres.

Si quantas rapidis flatibus incitus Pontus versat arenas,

Aut quot stelliseris edita noctibus Coelo sidera fulgent,

Tantas fundat opes, nec retrahat manum Pleno copia cornu;

Humanum miseras haud ideo genus Cesset slere querelas.

Quamvis vota libens excipiat Deus Multi prodigus auri,

Et claris avidos ornet honoribus, Niljam parta videntur:

Sed quaesita vorans saeva rapacitas Altos pandit hiatus.

Quae jam praecipitem frena cupidinem Certo fine retentent,

Largis cùm potiùs muneribus fluens Sitis ardescit habendi?

Numquam dives agit qui trepidus gemens Sese credit egentem.

His igitur si pro se tecum fortuna loqueretur, quid prosectò contrà hisceres non haberes; aut si quid est, quo querelam tuam jure tuearis, proseras oportet; dabimus dicendi locum. tum

ego: speciosa quidem ista sunt, inquam, oblitaque rhetoricae ac musicae melle dulcedinis; tum tantum, cum audiuntur, oblectant. sed miseris malorum altior sensus est. itaque cum haec auribus insonare desierint, insitus animum moeror praegravat. et illa, ita est, inquit. haec enim nondum morbi tui remedia, sed adhuc contumacis adversus curationem doloris fomenta quaedam funt. nam quae in profundum sese penetrent, cùm tempestivum fuerit, admovebo. veruntamen ne te existimari miserum velis, an numerum modumque tuae felicitatis oblitus es? taceo quòd desolatum parente, summorum te virorum cura suscepit; delectusque in affinitatem principum civitatis, quod pretiofissimum propinquitatis genus est, prius carus, quam proximus esse coepisti. quis non te felicissimum cum tanto splendore socerorum, cum conjugis pudore, tum masculae quoque prolis opportunitate praedicavit? praetereo (libet enim praeterire communia) fumptas in adolescentia negatas senibus dignitates: ad singularem felicitatis tuae cumulum venire delectat. si quis rerum mortalium fructus ullum beatitudinis pondus habet, poteritne illius memoria lucis quantalibet ingruentium malorum mole deleri? cum duos pariter consules liberos tuos domo provehi sub frequentia patrum, sub plebis alacritate

vidisti; cum eisdem in curià curules insidentibus tu regiae laudis orator, ingenii gloriam, facundiaeque meruisti: cum in circo duorum medius consulum circumfusae multitudinis exspectationem, triumphali largitione fatiasti. dedisti, ut opinor, verba fortunae, dum te illa demulcet, dum te, ut delicias suas, fovet. munus, quod nulli umquam privato commodaverat, abstulifti. vifne igitur cum fortuna calculum ponere? nunc te primum liventi oculo perstrinxit. si numerum, modumque laetorum, triftiumve consideres, adhuc te felicem negare non possis. quòd fi idcirco te fortunatum esse non existimas, quoniam quae tunc laeta videbantur, abierunt; non est quod te miserum putes, quoniam, quae nunc creduntur moesta, praetereunt. an tu in hanc vitae scenam nunc primum subitus, hospesque venisti? ullamne humanis rebus inesse constantiam reris, cum ipfum faepe hominem velox hora dissolvat? nam etsi rara est fortuitis manendi fides, ultimus tamen vitae dies mors quaedam fortunae est etiam manentis. quid igitur referre putas? tune illam moriendo deseras, an te illa fugiendo?

Cum polo Phoebus roseis quadrigis, Lucem spargere coeperit, Pallet albenteis hebetata vultus Flammis stella prementibus,
Cùm nemus status Zephyri tepentis
Vernis inrubuit rosis,
Spiret insanum nebulosus Auster,
Jam spinis abeat decus:
Saepe tranquillo radiat sereno
Immotis mare sluctibus;
Saepe ferventeis Aquilo procellas
Verso concitat aequore.
Rara si constat sua forma mundo,
Si tantas variat vices,
Crede fortunis hominum caducis,
Bonis crede sugacibus.
Constat, aeterna positumque lege est,
Ut constet gemitum nihil.

Tum ego, vera, inquam, commemoras, ô virtutum omnium nutrix, nec infitiari possum prosperitatis meae velocissimum cursum. sed hoc est, quod recolentem vehementiùs coquit. nam in omni adversitate fortunae infelicissimum genus est infortunii, fuisse felicem. sed quòd tu, inquit, falsae opinionis supplicium luis, id rebus jure imputare non possis. nam si te hoc inane nomen fortuitae felicitatis movet, quàm plurimis maximisque abundes, mecum reputes licet. igitur si quod in omni fortunae tuae censu pretiosissimum possidebas, id tibi divinitùs il-

laesum adhuc, inviolatumque servatur, poterisne, meliora quaeque retinens, de infortunio jure caussari? atqui viget incolumis, illud pretiosiffimum generis humani decus, Symmachus focer, et, quod vitae pretio non segnis emeres, vir totus ex sapientia, virtutibusque factus, suarum fecurus, tuis ingemiscit injuriis. vivit uxor ingenio modesta, pudicitiae pudore praecellens, et, ut omneis ejus dotes breviter includam, patri similis. vivit, inquam, tibique tantum, vitae hujus exosa, spiritum servat; quoque uno felicitatem minui tuam, velipsa concesserim, tui desiderio lacrymis, ac dolore tabescit. quid dicam liberos confulares, quorum jam, ut in id aetatis pueris, vel paterni, vel aviti specimen elucet ingenii? cum igitur praecipua sit mortalibus vitae cura retinendae, ô te, si tua bona cognoscas, felicem, cui suppetunt etiam nunc, quae vita nemo dubitat esse cariora! quare sicca jam lacrymas. nondum est ad unum omneis exosa fortuna, nec tibi nimium valida tempestas incubuit, quando tenaces haerent ancorae, quae nec praesentis solamen, nec futuri spem temporis abesse patiantur. et haereant, inquam, precor; illis namque manentibus, utcumque se res habeant, enatabimus. sed, quantum decus ornamentis nostris decesserit, vides. et illa, promovimus, inquit, aliquantum, si te nondum totius

tuae sortis piget. sed delicias tuas ferre non possum, qui abesse aliquid tuae beatitudini tam luctuosus atque anxius conqueraris. quis est enim tam compositae felicitatis, ut non aliqua ex parte cum status sui qualitate rixetur? anxia enim res est humanorum conditio bonorum, et quae vel numquam tota proveniat, vel numquam perpetua subsistat. huic census exuberat, sed est pudori degener sanguis. hunc nobilitas notum facit, sed angustià rei familiaris inclusus, esse mallet ignotus. ille utroque circumfluus vitam coelibem deflet. ille nuptiis felix, orbus liberis, alienum cenfum nutrit heredi. alius prole laetatus, filii, filiaeve delictis moestus illacrymat. iccirco nemo facilè cum fortunae suae conditione concordat; inest enim singulis, quod inexpertus ignoret, expertus exhorreat. adde quòd felicissimi cujusque delicatissimus sensus est, et, nisi ad nutum cuncta suppetant, omnis adversitatis insolens, minimis quibusque prosternitur, adeò perexigua funt, quae fortunatissimis beatitudinis summam detrahunt. quam multos esse conjectas, qui sese coelo proximos arbitrentur, si de fortunae tuae reliquiis pars eis minima contingat? hic ipse locus, quem tu exsilium vocas, incolentibus patria est. adeò nihil est miserum, nisi cum putes: contraque beata sors omnis est aequanimitate tolerantis. quis est ille tam felix,

qui cum dederit impatientiae manus, statum fuum mutare non optet? quam multis amaritudinibus humanae felicitatis dulcedo respersa est! quae si etiam fruenti jucunda esse videatur, tamen, quò minus, cum velit, abeat, retineri non possit. liquet igitur quam sit mortalium rerum misera beatitudo, quae nec apud aequanimos perpetua perdurat, nec anxios tota delectat. quid igitur, ô mortales, extrà petitis intra vos positam felicitatem? error vos, inscitiaque confundit. ostendam breviter tibi summae cardinem felicitatis. estne aliquid tibi te ipso pretiosius? nihil, inquies. igitur si tui compos fueris, possidebis quod nec tu amittere umquam velis, nec fortuna possit auferre.atque ut agnoscasin his fortuitis rebus beatitudinem constare non posse, sic collige: si beatitudo est summum naturae bonum ratione degentis, nec illud est summum bonum, quod eripi ullo modo potest; quoniam praecellit id, quod nequeat auferri: manifeftum est, quòd ad beatitudinem percipiendam fortunae instabilitas aspirare non possit. ad haec, quem caduca ista felicitas veltit, vel scit eam, vel nescit esse mutabilem. si nescit, quaenam beata fors esse potest ignorantiae caecitate? si scit, metuat necesse est, ne amittat, quod amitti posse non dubitat; quare continuus timor non finit esse felicem. an vel si amiserit, negligendum putat? sic quoque perexile bonum est, quod aequo animo feratur amissum, et quoniam tu idem es, cui persuasum atque insitum permultis demonstrationibus scio, menteis hominum nullo modo esse mortaleis: cumque clarum sit, fortuitam felicitatem corporis, morte siniri: dubitari nequit, si haec auserre beatitudinem potest, quin omne mortalium genus in miseriam, mortis sine, labatur. quòd si multos scimus beatitudinis fructum non morte solum, verum etiam doloribus, suppliciisque quaesisse, quonam modo praesens vita facere beatos potest, quae miseros transacta non efficit?

Quisquis volet perennem
Cautus ponere sedem,
Stabilisque, nec sonori
Sterni flatibus euri,
Et fluctibus minantem
Curat spernere pontum;
Montis cacumen alti,
Bibulas vitet arenas.
Illud protervus auster
Totis viribus urget;
Hae pendulum solutae
Pondus ferre recusant.
Fugiens periculosam
Sortem sedis amoenae,

E 2

Humili domum memento
Certus figere faxo.
Quamvis tonet ruinis
Miscens aequora ventus,
Tu conditus quieti
Felix robore valli,
Duces serenus aevum,
Ridens aetheris iras.

Sed quoniam rationum jam in te mearum fomenta descendunt, paullo validioribus utendum puto. age enim, si jam caduca et momentaria fortunae dona non essent, quod in eis est, quod aut vestrum umquam fieri queat, aut non perspectum consideratumque vilescat? divitiaene vel vestri, vel sui natura pretiosae sunt? quid earum potiùs, aurumne, an vis congesta pecuniae? atqui haec effundendo magis quam coacervando meliùs nitent: siquidem avaritia semper odiosos, claros largitas facit. quòd si manere apud quemquam non potest, quod transfertur in alterum: tunc est pretiosa pecunia, cum, translata in alios, largiendi usu desinit possideri. at eadem si apud unum, quanta est ubique gentium, congeratur, caeteros sui inopes fecerit. et vox quidem tota pariter multorum replet auditum; vestrae verò divitiae, nisi comminutae, in plureis transire non possunt, quod cum factum est, pauperes necesse est faciant, quos relinquunt. ô igitur angustas, inopesque divitias, quas nec habere totas pluribus licet, et ad quemlibet fine ceterorum paupertate non veniunt! an gemmarum fulgor oculos trahit? fed si quid est in hoc splendore praecipui, gemmarum est lux illa, non hominum: quas quidem mirari homines vehementer admiror. quid est enim carens animae motu, atque membrorum compage, quod animatae rationabilique naturae pulcrum esse jure videatur? quae tametsi conditoris operâ, suique distinctione postremae aliquid pulcritudinis trahunt, infra vestram tamen excellentiam collocatae, admirationem veftram nullo modo merebantur. an vos agrorum pulcritudo delectat? quidni? est enim pulcerrimi operis pulcra portio. fic quondam fereni maris facie gaudemus: sic coelum, sidera, solem, lunamque miramur. num te horum aliquid attingit? num audes alicujus talium splendore gloriari? an vernis floribus ipse distingueris? aut tua in aestivos fructus intumescit ubertas? quid inanibus gaudiis raperis? quid externa bona pro tuis amplexaris? numquam tua faciet esse fortuna, quae a te natura rerum fecit aliena. terrarum quidem fructus, animantium proculdubio debentur alimentis. sed si, quod naturae satis est, replere indigentiam velis, nihil est quòd fortunae affluentiam petas. paucis enim, minimisque natura contenta est: cujus fatietatem si superfluis urgere velis, aut injucundum, quod infuderis, fiet, aut noxium. jam verò pulcrum variis fulgere vestibus putas? quarum si grata intuitu species est, aut materiae naturam, aut ingenium mirabor artificis. an verò te longus ordo famulorum facit esse felicem? qui si vitiosi moribus sunt, perniciosa domus sarcina, et ipsi domino vehementer inimica: sin verò probi, quonam modo in tuis opibus aliena probitas numerabitur? ex quibus omnibus nihil horum, quae in tuis computas bonis, tuum esse bonum liquidò monstratur. quibus si nihil inest appetendae pulcritudinis, quid est, quòd vel amissis doleas, vel laeteris retentis? quòd si natura pulcra funt, quid id tua refert? nam haec per se a tuis quoque opibus sequestrata placuissent. neque enim iccirco sunt pretiosa, quòd in tuas venêre divitias: sed quoniam pretiosa videbantur, tuis ea divitiis annumerare maluisti. quid autem tanto fortunae strepitu desideratis? fugare, credo, indigentiam copia quaeritis. atqui hoc vobis in contrarium cedit. pluribus quippe adminiculis opus est ad tuendam pretiosae supellectilis varietatem: verumque illud est, permultis eos indigere, qui permulta possideant; contraque minimo, qui abundantiam suam naturae necessitate, non ambitus superfluitate metiantur. itane autem nullum est proprium vobis, atque insitum bonum, ut in externis, ac sepositis rebus bona vestra quaeratis? sic rerum versa conditio est, ut divinum merito rationis animal, non aliter fibi splendere, nisi inanimatae supellectilis possessione videatur? et alia quidem suis contenta sunt : vos autem Deo mente consimiles, ab rebus infimis excellentis naturae ornamenta captatis; nec intelligitis quantam conditori vestro faciatis injuriam. ille genus humanum terrenis omnibus praestare voluit: vos dignitatem vestram infra infima quaeque detruditis. nam si omne cujusque bonum, eo cujus est, constat esse pretiosius, cum vilissima rerum vestra bona esse judicatis, eisdem vosmetipsos vestra aestimatione summittitis: quod quidem haud immerito cadit. humanae quippe naturae ista conditio est, ut tum tantùm ceteris rebus, cùm se cognoscit, excellat: eadem tamen infra bestias redigatur, si se nosse desierit. nam ceteris animantibus sese ignorare, natura est: hominibus verò, vitio venit. quam verò latè patet vester hic error, qui ornari posse aliquid ornamentis existimatis alienis. at id fieri nequit. nam si quid ex appositis luceat, ipsa quidem, quae sunt apposita, laudantur: illud vero his tectum, atque velatum in sua nihilo minùs foeditate perdurat. ego verò nego illud esse bonum, quod noceat habenti. num id mentior? minimè, inquies. atqui divitiae possidentibus persaepè nocuerunt, cùm pessimus quisque, eoque alieni magis avidus, quidquid auri usquam, gemmarumque est, se solum, qui habeat, dignissimum putat. tu igitur, qui nunc contum gladiumque solicitus pertimescis, si vitae hujus callem vacuus viator intrasses, coram latrone cantares. ô praeclara opum mortalium beatitudo, quam cùm adeptus fueris, securus esse desistis!

Felix nimium prior aetas,
Contenta fidelibus arvis,
Nec inerti perdita luxu;
Facili quae fera folebat
Jejunia folvere glande.
Non Bacchica munera norant
Liquido confundere melle,
Nec lucida vellera Serum
Tyrio mifcere veneno.
Somnos dabat herba falubreis,
Potum quoque lubricus amnis,
Umbras altissima pinus.
Nondum maris alta secabat,
Nec mercibus undique lectis
Nova litora viderat hospes.

Tunc classica saeva tacebant,
Odiis neque susua acerbis
Cruor horrida tinxerat arma.
Quid enim suror hosticus ulla
Vellet prior arma movere,
Cùm vulnera saeva viderent,
Nec praemia sanguinis ulla?
Utinam modò nostra redirent
In mores tempora priscos!
Sed saevior ignibus Aetnae
Fervens amor ardet habendi.
Heu, primus quis fuit ille,
Auri qui pondera testi,
Gemmasque latere volenteis,
Pretiosa pericula fodit?

Quid autem de dignitatibus potentiaque differam, quas vos, verae dignitatis ac potestatis inscii, coelo exaequatis? quae si in improbissimum quemque ceciderint, quae slammis Aetna eructantibus, quod diluvium tantas strages dederint? certè, uti meminisse te arbitror, consulare imperium, quod libertatis principium suerat, ob superbiam consulum vestri veteres abolere cupierunt: qui ob eandem superbiam priùs regium de civitate nomen abstulerant. at, si quando, quod perrarum est, probis deserantur, quid in eis aliud, quam probitas utentium, placet? ita fit, ut non virtutibus ex dignitate, fed ex virtute dignitatibus honor accedat. quae verò est ista vestra expetibilis, ac praeclara potentia? nonne ô terrena animalia consideratis, quibus qui praesidere videamini? nam si inter mures videres unum aliquem jus sibi, ac potestatem prae ceteris vendicantem; quanto movereris cachinno! quid verò, si corpus spectes, imbecillius homine reperire queas, quos faepe muscularum quoque vel morsus, vel in secreta quaeque reptantium necat introitus? quo verò quisquam jus aliquod in quempiam, nifi in folum corpus, et quod infra corpus est, fortunam loquor, possit exercere? num quidquam umquam libero imperabis animo? num mentem firma sibi ratione cohaerentem de statu propriae quietis amovebis? cum liberum quendam virum fuppliciis fe tyrannus adacturum putaret, ut adversum se factae conjurationis conscios proderet, linguam ille momordit atque abscidit, et in os tyranni faevientis abjecit: ita cruciatus, quos putabat tyrannus materiam crudelitatis, vir fapiens fecit esse virtutis. quid autem est, quod in alium facere quisquam potest, quod sustinere ab alio ipfe non possit? Busiridem accipimus necare hospites solitum, ab Hercule hospite fuiffe mactatum. Regulus plures Poenorum bello captos in vincula conjecerat: sed mox ipse vic-

torum catenis manus praebuit. ullamne igitur ejus hominis potentiam putas, qui, quod ipse in alio potest, ne id in se alter valeat, efficere non possit? ad haec, si ipsis dignitatibus ac potestatibus inesset aliquid naturalis ac proprii boni, numquam pessimis provenirent. neque enim fibi folent adversa sociari. natura respuit, ut contraria quaeque jungantur. ita cum pessimos plerumque dignitatibus fungi dubium non sit,illud etiam liquet, natura fui bona non esse, quae se pessimis haerere patiantur. quod quidem de cunctis fortunae muneribus dignius existimari potest, quae ad improbissimum quemque uberiora proveniunt. de quibus illud etiam considerandum puto, quòd nemo dubitat esse fortem, cui fortitudinem inesse conspexerit: et cuicumque velocitas adest, manifestum est, esse velocem. sic musica quidem musicos, medicina medicos, rhetorica rhetores facit. agit enim cujusque rei natura quod proprium est, nec contrariarum rerum miscetur effectibus, et ultrò, quae funt adversa, depellit. atqui nec opes inexpletam restinguere avaritiam queunt; nec potestas sui compotem fecerit, quem vitiosae libidines insolubilibus adstrictum retinent catenis; et collata improbis dignitas, non modò non efficit dignos, sed prodit potius, et ostentat indignos. cur ita provenit? gaudetis enim res sese aliter habentes falsis compellare nominibus, quae facilè ipsarum rerum redarguuntur essectu: itaque nec illae divitiae, nec illa potentia, nec haec dignitas jure appellari potest. postremò idem de tota concludere fortuna licet, in qua nihil expetendum, nihil nativae bonitatis inesse manifestum est, quae nec se bonis semper adjungit, et bonos, quibus suerit adjuncta, non efficit.

Novimus quantas dederit ruinas, Urbe flammata patribusque caesis, Fratre qui quondam ferus interemto, Matris effuso maduit cruore. Corpus et visu gelidum pererrans, Ora non tinxit lacrymis, sed esse Censor extincti potuit decoris. Hic tamen sceptro populos regebat, Quos videt condens radios sub undas Phoebus, extremo veniens ab ortu: Quos premunt septem gelidi triones: Quos notus ficco violentus aestu Torret, ardenteis recoquens arenas. Celfa num tandem valuit potestas Vertere infani rabiem Neronis? Heu gravem sortem, quoties iniquus Additur faevo gladius veneno!

Tum ego, scis, inquam, ipsa minimum no-

bis ambitionem mortalium rerum fuisse dominatam: sed materiam gerendis rebus optavimus, quo ne virtus tacita consenesceret. et illa: atqui hoc unum est, quod praestantes quidem natura mentes, sed nondum ad extremam manum virtutum perfectione perductas allicere possit, gloriae scilicet cupido, et optimorum in rempublicam fama meritorum: quae quam sit exilis et totius vacua ponderis, sic considera: omnem terrae ambitum, ficuti astrologicis demonstrationibus accepisti, ad coeli spatium, puncti constat obtinere rationem: id est, ut si ad coelestis globi magnitudinem conferatur, nihil spatii prorsus habere judicetur. hujus igitur tam exiguae in mundo regionis quarta ferè portio est, sicut Ptolemaeo probante didicisti, quae a nobis cognitis animantibus incolatur. huic quartae, si quantum maria, paludesque premunt, quantumque siti vasta regio distenditur, cogitatione subtraxeris, vix angustissima inhabitandi hominibus area relinquetur. in hoc igitur minimo puncti quodam puncto circumsepti, atque conclusi, de pervulganda fama, de proferendo nomine cogitatis? at quid habet amplum, magnificumque gloria, tam angustis exiguisque limitibus arctata? adde quòd hoc ipfum brevis habitaculi feptum plures incolunt nationes, lingua, moribus, totius vitae ratione distantes: ad quas tum difficultate itinerum, tum loquendi diversitate, tum commercii infolentia, non modo fama hominum fingulorum, sed ne urbium quidem pervenire queat. aetate denique Marci Tullii, sicut ipse quodam loco fignificat, nondum Caucafum montem Romanae reipublicae fama transcenderat, et erat tunc adulta, Parthis etiam, ceterisque id locorum gentibus formidolofa. videfne igitur quam sit angusta, quam compressa gloria, quam propagare ac dilatare laboratis? an ubi Romani nominis transire fama nequit, Romani hominis gloria progredietur? quid, quòd diversarum gentium mores inter se, atque instituta discordant, ut quod apud alios laude, apud alios supplicio dignum judicetur. quo fit, ut si quem famae praedicatio delectat, huic, in plurimos populos nomen proferre, nullo modo conducat. erit igitur pervagata inter suos gloria quisque contentus, et intra unius gentis terminos praeclara illa famae immortalitas coarctabitur. sed quam multos clarissimos suis temporibus viros scriptorum inops delevit oblivio! quamquam quid ipfa scripta proficiant, quae cum suis auctoribus premit longior, atque obscura vetustas? vos autem immortalitatem vobis propagare videmini, cum futuri famam temporis cogitatis. quòd si ad aeternitatis infinita spatia pertractes, quid habes, quòd de tui nominis diuturnitate

laeteris? unius etenim mora momenti, si decem millibus conferatur annis, quoniam utrumque spatium definitum est, minimam licet, habet tamen aliquam portionem. at hic ipfe numerus annorum, ejusque quantumlibet multiplex, ad interminabilem diuturnitatem ne comparari quidem potest. etenim finitis ad se invicem suerit quaedam; infiniti verò, atque finiti, nulla umquam poterit esse collatio. ita fit, ut quamlibet prolixi temporis fama, si cum inexhausta aeternitate cogitetur, non parva, sed planè nulla esse videatur. vos autem nisi ad populareis auras, inaneisque rumores, rectè facere nescitis, et relicta conscientiae, virtutisque praestantià, de alienis praemia fermunculis postulatis. accipe in hujusmodi arrogantiae levitate quam festive aliquis illuserit. nam cum quidam adortus esset hominem contumeliis, qui non ad verae virtutis usum, sed ad superbam gloriam salsum sibi philosophi nomen induerat, adjecissetque jam se sciturum, an ille philosophus esset, siquidem illatas injurias leniter, patienterque tolerasset; ille patientiam paullisper assumsit, acceptâque contumelià velut infultans, jam tandem, inquit, intelligis me effe philosophum? tum ille nimium mordaciter, intellexeram, inquit, si tacuisses. quid autem est, quod ad praecipuos viros (de his enim sermo est) qui virtute gloriam petunt; quid, inquam, est, quod ad hos de sama post refolutum morte suprema corpus attineat? nam si, quod nostrae rationes credi vetant, toti moriuntur homines, nulla est omnino gloria: cum is, cujus ea esse dicitur, non exstet omnino. sin verò bene mens sibi conscia, terreno carcere resoluta, coelum libera petit, nonne omne terrenum negotium spernet, quae se, coelo fruens, terrenis gaudet exemtam?

Quicumque folam mente praecipiti petit, Summumque credit gloriam,

Latè patentes aetheris cernat plagas, Arctumque terrarum situm:

Brevem replere non valentis ambitum Pudebit aucti nominis.

Quid ô superbi colla mortali jugo Frustrà levare gestiunt?

Licet remotos fama per populos means Diffusa, linguas explicet,

Et magna titulis fulgeat claris domus, Mors spernit altam gloriam,

Involvit humile pariter, et celsum caput, Aequatque summis infima.

Ubi nunc fidelis ossa Fabricii jacent? Quid Brutus, aut rigidus Cato?

Signat superstes fama tenuis pauculis Inane nomen litteris. Sed quòd decora novimus vocabula,
Num scire consumtus datur?
Jacetis ergo prorsus ignorabiles,
Nec fama notos efficit.
Quòd si putatis longiùs vitam trahi
Mortalis aura nominis,
Cùm sera vobis rapiet hoc etiam dies,
Jam vos secunda mors manet,

Sed ne me inexorabile contra fortunam gerere bellum putes, est aliquando, cum de hominibus fallax illa nonnihil bene mereatur; tum scilicet, cum se aperit, cum frontem detegit moresque profitetur. nondum forte quid loquar, intelligis. mirum est, quod dicere gestio, eoque sententiam verbis explicare vix queo. etenim plus hominibus reor adversam, quam prosperam prodesse fortunam. illa enim semper specie selicitatis, cum videtur blanda, mentitur: haec semper vera est, cum se instabilem mutatione demonstrat; illa fallit; haec instruit: illa mendacium specie bonorum, mentes fruentium ligat; haec cognitione fragilis felicitatis absolvit. itaque illam videas ventosam, fluentem, suique femper ignaram: hanc fobriam, fuccinctamque, et ipsius adversitatis exercitatione prudentem. postremò felix, a vero bono devios blanditiis trahit: adversa plerumque ad vera bona reduces unco retrahit. an hoc inter minima aestimandum putas, quòd amicorum tibi sidelium menteis haec aspera, haec horribilis sortuna detexit: haec tibi certos sodalium vultus, ambiguosque secrevit; discedens, suos abstulit, tuos reliquit? quanti hoc integer, et, ut videbaris tibi, sortunatus emisses? desine nunc et amissas opes quaerere, quod pretiosissimum divitiarum genus est, amicos invenisti.

Quòd mundus stabili fide Concordes variat vices, Quòd pugnantia semina Foedus perpetuum tenent, Quòd Phoebus rofeum diem Curru provehit aureo, ... Ut quas duxerit hesperus Phoebe noctibus imperet, ... Ut fluctus avidum mare Certo fine coërceat, Ne terris liceat vagis Latos tendere terminos. Hanc rerum seriem ligat, Terras, ac pelagus regens, Et coelo imperitans amor. Hic fi frena remiserit, Quidquid nunc amat invicem, Bellum continuò geret:

Et quam nunc socia fide
Pulcris motibus incitant,
Certent solvere machinam.
Hic sancto populos quoque
Junctos foedere continet:
Hic et conjugii sacrum
Castis nectit amoribus:
Hic sidis etiam sua
Dictat jura sodalibus.
O felix hominum genus,
Si vestros animos amor,
Quo coelum regitur, regat.

and the state of the operated and AND THE STREET, 

## ANICII MANLII SEVERINI

## BOETII

## CONSOLATIONIS

## PHILOSOPHIAE

LIBER III.

TAM cantum illa finierat, cum me audiendi avidum, stupentemque arrectis adhuc auribus carminis mulcedo defixerat. itaque paullo post, ô, inquam, summum lassorum solamen animorum, quantum me vel sententiarum pondere, vel canendi etiam jucunditate refovisti! adeò ut jam me posthac imparem fortunae ictibus non arbitrer. itaque remedia, quae paullò acriora esse dicebas, non modò non perhorresco, sed audiendi avidus vehementer efflagito. tum illa, sensi, inquit, cum verba nostra tacitus, attentusque rapiebas, eumque tuae mentis habitum vel exspectavi, vel, quod est verius, ipsa perfeci. talia sunt quippe, quae restant, ut degustata quidem mordeant, interius autem recepta dulcescant. sed quòd tu te audiendi cupidum dicis, quanto ardore flagrares, si, quonam te ducere aggredimur, agnosceres. quonam, inquam? ad veram, inquit, felicitatem, quam tuus quoque somniat animus; sed occupato ad imagines visu, ipsam illam non potest intueri. tum ego: fac obsecro, et, quae illa vera sit, sine cunctatione demonstra. faciam, inquit illa, tui caussa libenter: sed quae tibi caussa notior est, eam priùs designare verbis, atque informare conabor: ut ea perspecta, cùm in contrariam partem slexeris oculos, verae specimen beatitudinis possis agnoscere.

Qui serere ingenuum volet agrum,
Liberat arva priùs fruticibus,
Falce rubos, filicemque resecat,
Ut nova fruge gravis Ceres eat.
Dulcior est apium mage labor,
Si malus ora prius sapor edat.
Gratiùs astra nitent, ubi notus
Desinit imbriseros dare sonos.
Luciser ut tenebras pepulerit,
Pulcra dies roseos agit equos:
Tu quoque falsa tuens bona prius,
Incipe colla jugo retrahere;
Vera dehinc animum subierint.

Tum defixo paullulum visu, et velut in augustam suae mentis sedem recepta, sic coepit:

omnis mortalium cura, quam multiplicium studiorum labor exercet, diverso quidem calle procedit, sed ad unum tamen beatitudinis finem nititur pervenire. id autem est bonum, quo quis adepto, nihil ulterius desiderare queat. quod quidem est omnium summum bonorum, cunctaque intra se bona continens: cui si quid abforet, fummum esse non posset, quoniam relinqueretur extrinsecus, quod posset optari. liquet igitur, esse beatitudinem statum bonorum omnium congregatione perfectum. hunc, uti diximus, diverso tramite mortales omnes conantur adipisci. est enim mentibus hominum veri boni naturaliter inserta cupiditas: sed ad falsa devius error abducit. quorum quidem alii summum esse bonum nihilo indigere credentes, ut divitiis affluant, elaborant: alii verò bonum, quod sit dignissimum veneratione, judicantes, adeptis honoribus, reverendi civibus suis esse nituntur. funt qui summum bonum in summa potentia esse constituant: hi vel regnare ipsi volunt, vel regnantibus adhaerere conantur. at quibus optimum quiddam claritas videtur; hi vel belli, vel pacis artibus gloriofum nomen propagare festinant. plurimi verò boni fructum gaudio, laetitiaque metiuntur: hi felicissimum putant voluptate diffluere. funt etiam, qui horum fineis, caussasque alterutro permutant; ut, qui

divitias ob potentiam, voluptatesque desiderant, vel qui potentiam seu pecuniae caussà, seu proferendi nominis petunt. in his igitur, ceterisque talibus humanorum actuum, votorumque versatur intentio; veluti nobilitas, favorque popularis, quae videntur quandam claritudinem comparare; uxor, ac liberi, qui jucunditatis gratia petuntur. amicorum verò, quod fanctissimum quidem genus est, non in fortuna, fed in virtute numeratur. reliquum verò vel potentiae caussa, vel delectationis assumitur. jam verò corporis bona promtum est, ut ad superiora referantur. robur enim magnitudoque videntur praestare valentiam; pulcritudo atque velocitas celebritatem; falubritas, voluptatem. quibus omnibus folam beatitudinem desiderari liquet. nam quod quisque prae ceteris petit, id fummum esse judicat bonum. sed summum bonum beatitudinem esse definivimus. quare beatum esse judicat statum, quem prae ceteris quisque desiderat. habes igitur ante oculos propositam ferè formam felicitatis humanae, opes, honores, potentiam, gloriam, voluptates. quae quidem fola considerans Epicurus, consequenter sibi summum bonum voluptatem esse constituit, quòd cetera omnia jucunditatem animo videantur afferre. sed ad hominum studia revertor: quorum animus, etsi caligante memoria,

tamen bonum summum repetit, sed velut ebrius, domum quo tramite revertatur, ignorat. num enim videntur errare hi, qui nihilo indigere nituntur? atqui non est aliud, quod aequè perficere beatitudinem possit, quam copiosus bonorum omnium status, nec alieni egens, sed sibi ipse sufficiens. num verò labuntur hi, qui quod fit optimum, id etiam reverentiae cultu digniffimum putant? minime. neque enim vile quiddam, contemnendumque est, quòd adipisci omnium ferè mortalium laborat intentio. an in bonis non est numeranda potentia? quid igitur? num imbecillum, ac fine viribus aestimandum est, quod omnibus rebus constat esse praestantius? an claritudo nihili pendenda est? sed sequestrari nequit, quin omne quod excellentissimum sit, id etiam videatur esse clarissimum. nam non esse anxiam, tristemque beatitudinem, nec doloribus, molestiisque subjectam quid attinet dicere, quando in minimis quoque rebus id appetitur, quod habere, fruique delectet? atqui haec funt, quae adipisci homines volunt, eaque de caussa divitias, dignitates, regna, gloriam, voluptatesque desiderant, quòd per haec sibi sufficientiam, reverentiam, potentiam, celebritatem, laetitiamque credunt esse venturam. bonum est igitur, quod tam diversis studiis homines petunt: in quo quanta sit naturae vis, facilè monstratur, cùm licet variae dissidentesque sententiae, tamen in deligendo boni fine confentiunt.

· Quantas rerum flectat habenas Natura potens, quibus immensum Legibus orbem provida servet, Stringatque ligans irrefoluto Singula nexu, placet arguto Fidibus lentis promere cantu. Quamvis Poeni pulcra leones Vincula gestent, manibusque datas Captent escas, metuantque trucem Soliti verbera ferre magistrum: Si cruor horrida tinxerit ora, Resides olim redeunt animi, Fremituque gravi meminere sui, Laxant nodis colla folutis, Primusque lacer dente cruento Domitor rabidas imbuit iras. Quae canit altis garrula ramis Ales, caveae clauditur antro: Huic licet illita pocula melle, Largasque dapes dulci studio Ludens hominum cura ministret, Si tamen, arto faliens tecto, Nemorum gratas viderit umbras; Sparsas pedibus proterit escas,

Silvas tantum moesta requirit,
Silvas dulci voce susurrat.
Validis quondam viribus acta
Pronum slectit virga cacumen:
Hanc si curvans dextra remisit,
Recto spectat vertice coelum.
Cadit hesperias Phoebus in undas;
Sed secreto tramite rursus
Currum solitos vertit ad ortus.
Repetunt proprios quaeque recursus,
Redituque suo singula gaudent.
Nec manet ulli traditus ordo,
Nisi quod sini junxerit ortum,
Stabilemque sui secerit orbem.

Vos quoque ò terrena animalia, tenui licet imagine, vestrum tamen principium somniatis, verumque illum beatitudinis finem, licet minimè perspicaci, qualicumque tamen cogitatione prospicitis, eoque vos, et ad verum bonum naturalis ducit intentio, et ab eodem multiplex error abducit. considera namque, an per ea, quibus se homines adepturos beatitudinem putant, ad destinatum sinem valeant pervenire. si enim vel pecunia, vel honores, ceteraque tale quid afferunt, cui nihil bonorum abesse videatur, nos quoque sateamur sieri aliquos horum adeptione selices. quòd si neque id valent efficere, quod

promittunt, bonisque pluribus carent, nonne liquidò falsa in eis beatitudinis species deprehenditur? primum igitur te ipsum, qui paullo antè divitiis affluebas, interrogo. inter illas abundantissimas opes numquam ne animum tuum concepta ex qualibet injuria confudit anxietas? atqui, inquam, tam libero me fuisse animo, quin aliquid semper angeret, reminisci nequeo. nonne quia vel aberat, quod abesse non velles; vel aderat, quod adesse noluisses? ita est, inquam. illius igitur praesentiam, hujus absentiam desiderabas. confiteor, inquam. eget verò, inquit, eo, quod quisque desiderat. eget, inquam. qui verò eget aliquo, num est usquequaque sibi ipse sufficiens? minime, inquam. tu itaque hanc insufficientiam plenus, inquit, opibus sustinebas? quidni? inquam. opes igitur nihilo indigentem, sufficientemque sibi facere nequeunt, et hoc erat, quod promittere videbantur. atqui hoc quoque maximè considerandum puto, quod nihil habeat suapte natura pecunia, ut his, a quibus possidetur, invitis nequeat auferri. fateor, inquam. quidni fateare, cùm eam quotidie valentior aliquis eripiat invito? unde enim forenses querimoniae, nisi quòd vel vi, vel fraude a nolentibus pecuniae repetuntur ereptae? ita est, inquam. egebit igitur, inquit, extrinsecus petito praesidio, quo suam pecuniam quisque tueatur. quis, inquam, neget? atqui non egeret eo, nisi possideret pecuniam, quam posset amittere. dubitari, inquam, nequit. in contrarium igitur relapsa res est: nam quae sufficientes sibi facere putabantur opes, alieno potius praesidio faciunt indigentes. quis autem modus est, quo pellatur divitiis indigentia? num enim divites esurire nequeunt? num sitire non possunt? num frigus hibernum pecuniosorum membra non fentiunt? fed adest, inquies, opulentis, quo famem satient; quo sitim, frigusque depellant. fed hoc modo consolari quidem divitiis indigentia potest, auferri penitus non potest. nam si haec hians semper, atque aliquid poscens, opibus non expletur, maneat necesse est, quae possit expleri. taceo, quòd naturae minimum, quòd avaritiae nihil satis est. quare si opes nec summovere indigentiam possunt, et ipfae suam faciunt, quid est quòd eas sufficientiam praestare credatis?

Quamvis fluente dives auri gurgite
Non expleturas cogat avarus opes,
Oneretque baccis colla rubri litoris;
Ruraque centeno scindat opima bove:
Nec cura mordax deserit superstitem,
Defunctumque leves non comitantur opes.

Sed dignitates honorabilem, reverendumque, cui provenerint, reddunt. num vis ea est magistratibus, ut utentium mentibus virtutes inserant, vitia depellant? atqui non fugare, sed illustrare potius nequitiam solent; quò fit, ut indignemur eas saepè nequissimis hominibus contigisse; unde Catullus licet in curuli Nonium sedentem, strumam tamen appellat. videsne quantum malis dedecus adjiciant dignitates? atqui minus eorum patebit indignitas, fi nullis honoribus inclarescant. tu quoque num tandem tot periculis adduci potuisti, ut cum Decorato gerere magistratum putares, cum in eo mentem nequissimi scurrae, delatoresque respiceres? non enim possumus ob honores reverentia dignos judicare, quos ipsis honoribus judicamus indignos. at si quem sapientia praeditum videres, num posses eum vel reverentia, vel ea, qua praeditus est, sapientia, non dignum putare? minimè. inest enim dignitas propria virtuti, quam protinus in eos, quibus fuerit adjuncta, transfundit. quod quia populares facere nequeunt honores, liquet eos propriam dignitatis pulcritudinem non habere. in quo illud est animadvertendum magis: nam si eo abjectior est, quo magis a pluribus quisque contemnitur, cum reverendos facere nequeat, quos pluribus oftentat, despectiores potius improbos dignitas facit.

verum non impunè: reddunt namque improbi parem dignitatibus vicem, quas sua contagione commaculant. atque ut agnoscas veram illam reverentiam per has umbratileis dignitates non posse contingere; si quis multiplici consulatu functus in barbaras nationes fortè devenerit, venerandum ne barbaris honor faciet? atqui si hoc naturale munus dignitatibus foret, ab officio suo quoquo gentium nullo modo cessarent; sicut ignis ubique terrarum, numquam tamen calere desistit. sed quoniam id eis non propria vis, sed hominum fallax adnectit opinio, vanescunt illico, cum ad eos venerint, qui dignitates eas essenon aestimant. sed hoc apud exteras nationes. inter eos verò, apud quos ortae funt, num perpetuò perdurant? atqui praetura magna olim potestas, nunc inane nomen est, et senatorii census gravis sarcina. si quis quondam populi curasset annonam, magnus habebatur. nunc ea praesectura quid abjectius? ut enim paullo antè diximus, quòd nihil habet proprii decoris, opinione utentium nunc splendorem accipit, nunc amittit. si igitur reverendos facere nequeunt dignitates, si ultrò improborum contagione fordescunt, si mutatione temporum splendere desinunt, si gentium aestimatione vilescant, quid est, quod in se expetendae pulcritudinis habeant, ne dum aliis praestent?

Quamvis se, Tyrio superbus ostro,
Comeret et niveis lapillis,
Invisus tamen omnibus vigebat
Luxuriae Nero saevientis.
Sed quondam dabat improbus verendis
Patribus indecores curules.
Quis illos igitur putet beatos,
Quos miseri tribuunt honores?

An verò regna regumque familiaritas efficere potentem valent? quidni, quando eorum felicitas perpetuò perdurat? atqui plena est exemplorum vetustas, plena etiam praesens aetas, qui reges felicitatem calamitate mutaverint. ô praeclara potentia, quae ne ad conservationem quidem sui satis efficax invenitur! quòd si haec regnorum potestas beatitudinis auctor est, nonne si qua parte defuerit, felicitatem minuat, miseriam importet? sed quamvis latè humana tendantur imperia, plures necesse est gentes relinqui, quibus regum quisque non imperet. qua verò parte beatos faciens definit potestas, hac impotentia subintrat, quae miseros facit: hoc igitur modo majorem regibus inesse necesse est miseriae portionem. expertus sortis suae periculorum tyrannus, regni metus pendentis supra verticem gladii terrore simulavit. quae est igitur haec potestas, quae solicitudinum morsus

expellere, quae formidinum aculeos vitare nequit? atqui vellent ipsi vixisse securi, sed nequeunt; dehinc de potestate gloriantur. an tu potentem censes, quem videas velle, quod non possit efficere? potentem censes, qui satellite latus ambit, qui quos terret, ipse plus metuit; qui ut potens esse videatur, in servientium manu situm est? nam quid ego de regum familiaribus disseram, cum regna ipsa tantae imbecillitatis plena demonstrem? quos quidem regia potestas saepè incolumis, saepè autem lapsa prosternit? Nero Senecam familiarem, praeceptoremque fuum ad eligendae mortis coëgit arbitrium. Papinianum diu inter aulicos potentem, militum gladiis Antoninus objecit. atqui uterque potentiae suae renuntiare voluerunt; quorum Seneca opes etiam suas tradere Neroni, seque in otium conferre conatus est. sed dum ruituros moles ipfa trahit, neuter, quod voluit, effecit. quae est igitur ista potentia, quam pertimescunt habentes, quam, nec, cùm habere velis, tutus sis, et cum deponere cupias, vitare non possis? an praesidio sunt amici, quos non virtus, sed fortuna conciliat? sed quem felicitas amicum fecit, infortunium faciet inimicum. quae verò pestis efficacior ad nocendum, quam familiaris inimicus?

Qui se volet esse potentem, Animos domet ille seroces, Nec victa libidine colla Foedus summittat habenis. Etenim licet Indica longè Tellus tua jura tremiscat, Et serviat ultima Thule; Tamen atras pellere curas, Miserasque sugare querelas Non posse, potentia non est.

Gloria verò quàm fallax saepè, quàm turpis est! unde non injuria tragicus exclamat: Ω δόξα, δόξα, μυρίοισι δή βροσθ, άδεν γεγώσι βίο ον ώ Γκωσας μέγαν. plures enim magnum saepè nomen falsis vulgi opinionibus abstulerunt, quo quid turpius excogitari potest? nam qui falso praedicantur, suis ipsi necesse est laudibus erubescant. quae si etiam meritis conquisitae sint, quid tamen sapientis abjecerint conscientiae, qui bonum suum non populari rumore, sed conscientiae veritate metitur? quòd si hoc ipsum propagasse nomen, pulcrum videtur; consequens est, ut foedum non extendisse judicetur. sed cum, uti paullo ante disserui, plures gentes esse necesse sit, ad quas unius fama hominis nequeat pervenire, fit, ut quem tu aestimas gloriosum, pro maxima parte terrarum videatur inglorius.

inter haec verò popularem gratiam, ne commemoratione quidem dignam puto, quae nec judicio provenit, nec umquam firma perdurat. jam
verò quàm sit inane, quam futile nobilitatis nomen, quis non videat? quae si ad claritudinem
refertur, aliena est. videtur namque esse nobilitas, quaedam de meritis veniens laus parentum.
quòd si claritudinem praedicatio facit, illi sint
clari necesse est, qui praedicantur. quare splendidum te, si tuum non habes, aliena claritudo
non essicit. quod si quid est in nobilitate bonum, id esse arbitror solum, ut imposita nobilibus necessitudo videatur, ne a majorum virtute
degenerent.

Omne hominum genus in terris
Simili furgit ab ortu:
Unus enim rerum pater est,
Unus cuncta ministrat.
Ille dedit Phoebo radios,
Dedit et cornua lunae.
Ille homines etiam terris
Dedit, et sidera coelo.
Hic clausit membris animos
Celsa sede petitos.
Mortaleis igitur cunctos
Edit, nobile germen.
Quid genus, et proavos strepitis?

Si primordia vestra,
Auctoremque Deum spectes,
Nullis degener exstat,
Ni vitiis pejora fovens
Proprium deserat ortum.

Quid autem de corporis voluptatibus loquar, quarum appetentia quidem plena est anxietatis, satietas verò poenitentiae? quantos illae morbos, quam intolerabileis dolores, quasi quendam fructum nequitiae fruentium solent referre corporibus! quarum motus quid habeat jucunditatis, ignoro. trifteis verò esse voluptatum exitus, quisquis reminisci libidinum suarum volet, intelliget. quae si beatos explicare possunt, nihil caussae est, quin pecudes quoque beatae esse dicantur; quarum omnis ad explendam corporalem lacunam festinat intentio. honestissima quidem conjugis foret, liberorumque jucunditas, sed nimis e natura dictum est, nescio quem filios invenisse tortores: quorum quam sit mordax quaecumque conditio, neque aliàs expertum te, neque nunc anxium necesse est admonere. in quo Euripidis mei sententiam probo, qui carentem liberis infortunio dixit esse felicem.

Habet omnis hoc voluptas, Stimulis agit fruenteis, Apiumque par volantum,
Ubi grata mella fudit,
Fugit, et nimis tenaci
Ferit icta corda morfu.

Nihil igitur dubium est, quin hae ad beatitudinem viae deviae quaedam sint, nec perducere quemquam eo valeant, ad quod se perducturas esse promittunt. quantis verò implicitae malis sint, brevissimè monstrabo. quid enim? pecuniamne congregare conaberis? sed eripies habenti. dignitatibus fulgere velis? danti supplicabis; et qui praeire ceteros honore cupis, poscendi humilitate vilesces. potentiamne desideras? subjectorum insidiis obnoxius, periculis fubjacebis. gloriam petis? fed per aspera quaeque distractus, securus esse desistis. voluptariam vitam degas. sed quis non spernat, atque abiiciat vilissimae fragilissimaeque rei, corporis, servum? jam verò qui bona prae se corporis ferunt, quàm exigua, quàm fragili possessione nituntur! num enim elephantos mole, tauros robore superare poteritis? num tigres velocitate praeibitis? respicite coeli spatium, firmitudinem, celeritatem, et aliquando definite vilia mirari. quod quidem coelum non his potius est, quàm sua, qua regitur, ratione, mirandum. formae verò nitor ut rapidus est, ut velox, et vernalium florum mutabilitate fugacior! quòd fi. ut Aristoteles ait, lynceis oculis homines uterentur, ut eorum visus obstantia penetraret, nonne introspectis visceribus, illud Alcibiadis superficie pulcerrimum corpus, turpissimum videretur? igitur te pulcrum videri, non tua natura, sed oculorum spectantium reddit infirmitas. sed aestimate, quam vultis nimio corporis bona. dum sciatis hoc, quodcumque miramini, triduanae febris igniculo posse dissolvi. ex quibus omnibus illud redigere in summam licet : quòd haec, quae nec praestare, quae pollicentur, bona possunt, nec omnium bonorum congregatione perfecta funt, ea nec ad beatitudinem, quasi quidam calles, ferunt, nec beatos ipsa perficiunt.

Eheu, quae miseros tramite devios
Abducit ignorantia!
Non aurum in viridi quaeritis arbore,
Nec vite gemmas carpitis,
Non altis laqueos montibus abditis,
Ut pisce ditetis dapes.
Nec vobis capreas si libeat sequi,
Tyrrhena captatis vada.
Ipsos quin etiam sluctibus abditos
Norunt recessus aequoris,
Quae gemmis niveis unda feracior,

Vel quae rubentis purpurae,
Necnon quae tenero pisce, vel asperis
Praestent echinis litora.
Sed quonam lateat, quod cupiunt bonum,
Nescire caeci sustinent,
Et, quod stelliserum trans abiit polum,
Tellure demersi petunt.
Quid dignum stolidis mentibus imprecer?
Opes, honores ambiant,
Et cùm falsa gravi mole paraverint,
Tum vera cognoscant bona.

Hactenus mendacis formam felicitatis oftendisse suffecerit; quam si perspicaciter intueris, ordo est deinceps, quae sit vera monstrare. atqui video, inquam, nec opibus sufficientiam, nec regnis potentiam, nec reverentiam dignitatibus, nec celebritatem glorià, nec laetitiam voluptatibus posse contingere. an etiam caussas, cur id ita sit, deprehendisti? tenui quidem veluti rimula mihi videor intueri; sed ex te cognoscere malim apertius. atqui promtissima ratio est. quod enim simplex est, indivisumque naturâ, id error humanus separat, et a vero, atque perfecto ad falsum, imperfectumque traducit. an tu arbitraris, quod nihilo indigeat, egere potentia? minimè, inquam. rectè tu quidem: nam si quid est, quod in ulla re imbecillioris valentiae sit, in hac praesidio necesse est egeat alieno. ita est, inquam. igitur sufficientiae, potentiaeque una est, eademque natura. sic videtur, quod verò hujusmodi sit, spernendum ne esse censes, an contrà rerum omnium veneratione dignissimum? at hoc, inquam, ne dubitari quidem potest. addamus igitur sufficientiae, potentiaeque reverentiam, ut haec tria unum esse judicemus. addamus, siquidem vera volumus confiteri. quid igitur? inquit, obscurumne hoc, atque ignobile censes esse, an omni celebritate clarissimum? considera verò, ne, quod nihilo indigere, quod potentissimum, quod honore dignissimum esse concessum est, egere claritudine, quam sibi praestare non possit, atque ob id aliqua ex parte videatur abjectius. non possum, inquam, quin hoc uti est, ita etiam celeberrimum esse confitear. consequens igitur est, ut claritudinem superioribus tribus nihil differre fateamur. consequitur, inquam. quod igitur nullius egeat alieni, quod suis cuncta viribus possit, quod sit clarum, atque reverendum, nonne hoc etiam constat esse laetissimum? sed unde huic, inquam, tali moeror ullus obrepat, ne cogitare quidem possum; quare plenum esse laetitiae, siquidem superiora manebunt, necesse est confiteri. atqui illud quoque per eadem necessarium est, sufficientiae, potentiae, claritudi-

nis, reverentiae, jucunditatis, nomina quidem esse diversa, nullo verò modo discrepare substantiam. necesse est, inquam. hoc igitur, quod est unum simplexque natura, pravitas humana difpertit, et, dum rei, quae partibus caret, partem conatur adipisci, nec portionem, quae nulla est, nec ipsam, quam minimè affectat, assequitur. quonam, inquam, modo? qui divitias, inquit, petit, penuriae fugâ, de potentia nihil laborat: vilis, obscurusque esse mavult, multas etiam sibi naturaleis quoque subtrahit voluptates, ne pecuniam, quam paravit, amittat. fed hoc modo nec sufficientia quidem contingitei, quem valentia deserit, quem molestia pungit, quem vilitas abjicit, quem recondit obscuritas. qui verò solùm posse desiderat; prosligat opes, despicit voluptates, honoremque potentia carentem, gloriam quoque nihili pendit. fed hunc quoque quam multa deficiant vides. fit enim ut aliquando necessariis egeat, ut anxietatibus mordeatur; cumque haec depellere nequeat, etiam id quod maximè petebat, potens esse desistat. similiter ratiocinari de honoribus, gloria, voluptatibus licet. nam cum unumquodque horum idem, quod cetera, sit, quisquis horum aliquid fine ceteris petit, nec illud quidem, quod desiderat, apprehendit. quid igitur, inquam, si quis cuncta simul cupiat adipisci? summam quidem

ille beatitudinis velit; sed num in his eam reperiet, quae demonstravimus, id, quod pollicentur, non posse conferre? minime, inquam. in his igitur, quae singula quaeque expetendorum praestare creduntur, beatitudo nullo modo investiganda est. fateor, inquam, et hoc nihil dici verius potest. habes igitur, inquit, et formam falsae felicitatis, et caussas: deflecte nunc in adversum mentis intuitum; ibi enim veram, quam promisimus, statim videbis, atqui haec, inquam, vel caeco perspicua est, eamque tu paullo antè monstrasti, dum falsae caussas aperire conabaris. nam, ni fallor, ea vera est, et perfecta felicitas, quae sufficientem, potentem, reverendum, celebrem, laetumque perficiat. atqui ut me interius animadvertisse cognoscas, quae unum horum, quoniam idem cuncta funt, veraciter praestare potest, hanc esse plenam beatitudinem sine ambiguitate cognosco. ô te alumne hac opinione felicem, figuidem hoc, inquit, adjeceris! quidnam? inquam. essene aliquid in his mortalibus caducisque rebus putas, quod hujusmodi statum possit afferre? minimè, inquam, puto, idque a te, nihil ut ampliùs desideretur, ostenfum est. haec igitur vel imagines veri boni, vel imperfecta quaedam dare bona mortalibus videntur: verum autem, atque perfectum bonum conferre non possunt. assentior, inquam. quoniam igitur agnovisti, quae vera illa sit, quae autem beatitudinem mentiantur, nunc superest, ut unde veram hanc petere possis, agnoscas. id quidem, inquam, jamdudum vehementer exspecto. sed cùm, uti in Timaeo Platoni, inquit, nostro placet, in minimis quoque rebus divinum praesidium debeat implorari, quid nunc faciendum censes, ut illius summi boni sedem reperire mereamur? invocandum, inquam, rerum omnium patrem, quo praetermisso, nullum ritè fundatur exordium. rectè, inquit, ac simul ita modulata est.

O qui perpetua mundum ratione gubernas,
Terrarum coelique fator, qui tempus ab aevo
Ire jubes, stabilifque manens das cuncta moveri;
Quem non externae pepulerunt fingere caussae
Materiae fluitantis opus, verùm insita summi
Forma boni, livore carens; tu cuncta superno
Ducis ab exemplo; pulcrum pulcerrimus ipse
Mundum mente gerens, similique in imagine
formans.

Perfectasque jubens perfectum absolvere parteis.

Tu numeris elementa ligas, ut frigora flammis, Arida conveniant liquidis: ne purior ignis Evolet, aut mersas deducant pondera terras. Tu triplicis mediam naturae cuncta moventem Connectens animam per consona membra resolvis.

Quae cum fecta duos motum glomeravit in orbeis,

In semet reditura meat, mentemque profundam Circuit, et simili convertit imagine coelum. Tu caussis animas paribus, vitasque minores Provehis, et levibus sublimeis curribus aptans In coelum, terramque seris: quas lege benignà Ad te conversas reduci facis igne reverti. Da pater augustam menti conscendere sedem, Da sontem lustrare boni, da luce repertà In te conspicuos animi desigere visus. Disjice terrenae nebulas et pondera molis, Atque tuo splendore mica; tu namque serenum, Tu requies tranquilla piis; te cernere finis, Principium, vector, dux, semita, terminus idem.

Quoniam igitur quae sit impersecti, quae etiam persecti boni forma vidisti: nunc demonstrandum reor, quonam haec selicitatis persectio constituta sit. in quo illud primum arbitror inquirendum, an aliquod hujusmodi bonum, quale paullo antè definisti, in rerum natura possit existere, ne nos praeter rei subjectae veritatem cassa cogitationis imago decipiat. sed quin existat, sitque hoc veluti quidam omnium sons bonorum, negari nequit. omne enim, quod imperfectum esse dicitur, id imminutione perfecti imperfectum esse perhibetur. quò fit, ut si in quolibet genere imperfectum quid esse videatur, in eo, perfectum quoque aliquid esse, necesse sit. etenim perfectione sublata, unde illud, quod imperfectum perhibetur, exstiterit, ne fingi quidem potest. neque enim ab diminutis, inconfummatisque natura rerum cepit exordium, sed ab integris, absolutisque procedens, in haec extrema, atque effoeta dilabitur. quòd si, uti paullò antè monstravimus, est quaedam boni fragilis imperfecta felicitas: esse aliquam solidam, perfectamque, non potest dubitari. firmissimè, inquam, verissimeque conclusum est. quo verò, inquit, habitet, ita considera. Deum rerum omnium principem bonum esse, communishumanorum conceptio probat animorum. nam cum nihil Deo melius excogitari queat, id, quo melius nihil est, bonum esse quis dubitet? ita verò bonum esse Deum ratio demonstrat, ut perfectum quoque in eo bonum esse convincat.nam ni tale sit, rerum omnium princeps esse non poterit; erit enim eo praestantius aliquid, perfectum possidens bonum, quod hoc prius, atque antiquius esse videatur; omnia namque perfecta minùs integris priora esse claruerunt; quare ne in infinitum ratio prodeat, confitendum esse summum Deum, summi, persectique boni esse plenissimum. sed perfectum bonum veram esse beatitudinem constituimus. veram igitur beatitudinem in fummo Deo sitam esse, necesse est. accipio, inquam, nec est quod contradici ullo modo queat. sed quaeso, inquit, te, vide quam id sanctè atque inviolabiliter probes, quòd boni fummi fummum Deum diximus esse plenissimum. quonam, inquam, modo? ne hunc rerum omnium patrem illud fummum bonum, quo plenus esse perhibetur, vel extrinsecus accepisse, vel ita naturaliter habere praesumas, quasi habentis Dei, habitaeque beatitudinis diversam cogites esse substantiam. nam si extrinsecus acceptum putes, praestantius id quod dederit, eo quod acceperit, existimare possis. sed hunc esse rerum omnium praecellentissimum dignissimè confitemur. quòd si natura quidem inest, sed est ratione diversum, cum de rerum principe loquamur Deo, fingat qui potest, quis haec diversa conjunxerit? prostremò quod a qualibet re diversum est, id non est illud, a quo intelligitur esse diversum. quare quod a summo bono diverfum est sui natura, id summum bonum non est: quod nefas est de Deo cogitare, quo nihil constat esse praestantius. omnino enim nullius rei natura suo principio melior poterit existere; quare quod omnium principium fit, id etiam fui fubstantia summum esse bonum verissima ratione concluserim. rectissimè, inquam. sed summum bonum beatitudinem esse concessum est. ita est, inquam. igitur, inquit, Deum esse ipsam beatitudinem, necesse est confiteri. nec propofitis, inquam, prioribus refragari queo, et ab illis hoc illatum consequens esse perspicio. respice, inquit, an hinc quoque idem firmiùs approbetur, quod duo summa bona, quae a se diversa fint, esse non possunt. etenim quae discrepant bona, non esse alterum, quod sit alterum, liquet: quare neutrum poterit esse perfectum, cum alterutri alterum deest. sed quod perfectum non sit, id summum non esse manifestum est; nullo modo igitur quae fumma funt bona, ea possunt esse diversa. atqui et beatitudinem, et Deum, fummum bonum esse collegimus: quare ipsam necesse est summam esse beatitudinem, quae sit fumma divinitas. nihil, inquam, nec re hac verius, nec ratiocinatione firmius, nec Deo dignius concludi potest. super haec, inquit, igitur, veluti geometrae solent, demonstratis propositis, aliquid inferre, quae wopio uala ipsi vocant, ita ego quoque tibi veluti corollarium dabo. nam quoniam beatitudinis adeptione fiunt homines beati, beatitudo verò est ipsa divinitas, divinitatis adeptione beatos fieri, manifestum est. sed uti justitiae adeptione justi, sapientiae sapientes fiunt, ita divinitatem adeptos, Deos fi-

eri simili ratione necesse est. omnisigitur beatus, Deus; sed natura quidem unus, participatione verò nihil prohibet esse quam plurimos. et pulcrum, inquam, hoc, atque pretiofum, five wόρισμα, five corollarium vocari mavis. atqui hoc quoque pulcrius nihil est, quod his annectendum esse ratio persuadet. quid, inquam? cum multa, inquit, beatitudo continere videatur, utrumne haec omnia unum veluti corpus beatitudinis quadam partium varietate conjungant, an fit eorum aliquid, quod beatitudinis substantiam compleat, ad hoc verò cetera referantur? vellem, inquam, id ipfarum rerum commemoratione patefaceres. nonne, inquit, beatitudinem bonum esse censemus? ac summum quidem, inquam. addas, inquit, hoc omnibus licet. nam eadem sufficientia summa est, eadem fumma potentia, reverentia quoque, claritas, ac voluptas beatitudo esse judicatur. quid igitur? haeccine omnia, bonum, fufficientia, potentia, ceteraque veluti quaedam beatitudinis membra funt, an ad bonum veluti ad verticem cuncta referuntur? intelligo, inquam, quid inveftigandum proponas; fed, quid constituas, audire desidero. hujus discretionem rei sic accipe. si haec omnia beatitudinis membra forent, a se quoque invicem discreparent. haec est enim partium natura, ut unum corpus diversa com-

ponant. atqui haec omnia idem esse monstrata funt. minimè igitur membra funt: alioquin ex uno membro beatitudo videbitur esse conjuncta, quod fieri nequit. id quidem, inquam, dubium non est: sed id, quod restat, exspecto. ad bonum verò cetera referri palàm est. iccirco enim sufficientia petitur, quoniam bonum esse judicatur; iccirco potentia, quoniam id quoque esse creditur bonum. idem de reverentia, claritudine, jucunditate, conjectare licet. omnium igitur expetendorum summa, atque caussa, bonum est. quod enim neque re, neque similitudine ullum in se retinet bonum, id expeti nullo modo potest. contraque etiam, quae naturâ bona non funt, tamen etsi esse videantur, quasi vera bona sint, appetuntur. quo fit uti summa, cardo, atque caussa expetendorum omnium, bonitas esse jure credatur. cujus verò caussa quid expetitur, id maximè videtur optari. veluti si salutis caussa quispiam velit equitare, non tam equitandi motum desiderat, quam salutis effectum. cum igitur omnia boni gratia petantur, non illa potiùs, quàm bonum ipfum desideratur ab omnibus. sed propter quod cetera optantur, beatitudinem esse concessimus: quare sic quoque fola quaeritur beatitudo. ex quo liquidò apparet ipsius boni, et beatitudinis unam atque eandem esse substantiam. nihil video, cur dissentire

quispiam possit. sed Deum veramque beatitudinem unum atque idem esse monstravimus. ita, inquam. securè igitur concludere licet. Dei quoque in ipso bono, nec usquam alio, sitam esfe substantiam.

Huc omnes pariter venite capti, Quos fallax ligat improbis catenis Terrenis habitans libido menteis. Haec erat vobis requies laborum, Hic portus placida manens quiete, Hoc patens unum miseris asylum. Non quidquid Tagus aureis arenis Donat, aut Hermus rutilante ripa, Aut Indus calido propinquus orbi, Candidis miscens virideis lapillos, Illustrant aciem, magisque caecos In fuos condunt animos tenebras. Hoc quidquid placet, excitatque menteis, Infimis tellus aluit cavernis. Splendor quo regitur vigetque coelum, Vitat obscuras animae ruinas. Hanc quisquis poterit notare lucem, Candidos Phoebi radios negabit.

Assentior, inquam. cuncta enim firmissimis nexa rationibus constant. tum illa, quanti, inquit, aestimabis, si bonum ipsum quid sit, agno-

veris? infiniti, inquam: siquidem mihi pariter Deum quoque, qui bonum est, continget agnoscere. atqui hoc verissima, inquit, ratione patefaciam, maneant modò quae paullo antè conclufa funt. manebunt, inquam. nonne, inquit, monstravimus ea, quae appetuntur a pluribus, iccirco vera, perfectaque bona non esse, quoniam a se invicem discreparent, cumque alteri abesset alterum, plenum, absolutumque bonum afferre non posse? tum autem verum bonum fieri, cum in unam veluti formam, atque efficientiam colliguntur, ut quae sufficientia est, eadem sit potentia, reverentia, claritas, atque jucunditas; nisi verò unum, atque idem omnia sint, nihil habere, quò inter expetenda numerentur? demonstratum est, inquam, nec dubitari ullo modo potest. quae igitur, cum discrepant, minimè bona funt; cùm verò unum esse coeperint, bona fiunt: nonne haec ut bona sint, unitatis fieri adeptione contingit? ita, inquam, videtur. sed omne quod bonum est, boni participatione bonum esse concedis, an minime? ita est .oportet igitur idem esse unum, atque bonum simili ratione concedas. eadem namque substantia est eorum, quorum naturaliter non est diversus effectus. negare, inquam, nequeo. nostine igitur, inquit, omne quod est, tamdiu manere atque subsistere, quamdiu sit unum, sed interire atque

dissolvi pariter, postquam unum esse destiterit? quonam modo? ut in animalibus, inquit, cùm in unum coëunt, ac permanent anima corpusque, id animal vocatur. cum verò haec unitas utriusque separatione dissolvitur, interire, nec jam esse animal liquet. ipsum quoque corpus cum in una forma, membrorum conjunctione, permanet, humana visitur species. at si distributae, segregataeque partes corporis distraxerint unitatem, definit esse quod fuerat. eoque modo percurrenti cetera proculdubio patebit subsistere unumquodque,dum unum est: cum verò unum esse desinit, interire. consideranti, inquam, mihi plura, minimè aliud videtur. estne igitur, inquit, quod in quantum naturaliter agat, relicta subsistendi appetentià, venire ad interitum corruptionemque desideret? si animalia, inquam, considerem, quae habent aliquam volendi, nolendique naturam, nihil invenio, quod, nullis extrà cogentibus, abjiciat manendi intentionem, et ad interitum sponte festinet. omne namque animal tueri salutem laborat: mortem verò, perniciemque devitat. sed quid de herbis, arboribusque, quid de inanimatis omnino confentiam rebus, prorsus dubito. atqui non est, quòd de hoc quoque possis ambigere, cum herbas, atque arbores intuearis, primum sibi convenientibus innasci locis, ubi quantum earum natura queat, citò exarescere atque interire non poffint. nam aliae quidem campis, aliae montibus oriuntur, alias ferunt paludes, aliae faxis haerent, aliarum fecundae funt steriles arenae, quas si in alia quispiam loca transferre conetur, arefcant. fed dat cuique natura quod convenit, et, ne, dum manere possunt, intereant, elaborat. quid, quod omnes, velut in terras ore demerfo, trahunt alimenta radicibus, ac per medullas robur, corticemque diffundunt? quid, quod mollissimum quodque, sicuti medulla est, interiore semper sede reconditur, extra verò quadam ligni firmitate tegitur; ultimus autem cortex adversum coeli intemperiem, quasi malipatiens defensor opponitur? jam verò quanta est naturae diligentia, ut cuncta semine multiplicato propagentur; quae omnía non modò ad tempus manendi, verum generatim quoque quasi in perpetuum permanendi, veluti quasdam machinas esse quis nesciat? ea etiam quae inanimata esse creduntur, nonne quod suum est quaeque simili ratione desiderant? cur enim flammas quidem furfum levitas vehit, terras verò deorsum pondus deprimit, nisi quòd haec singulis loca motionesque conveniunt? porro autem quod cuique consentaneum est, id unumquodque conservat; ficuti ea, quae funt inimica, corrumpunt. jam verò quae dura funt, ut lapides, adhaerent tenacissimè partibus suis, et, ne facilè dissolvantur, resistunt. quae verò liquentia, ut aer, atque aqua, facilè quidem dividentibus cedunt, sed citò in ea rursus, a quibus sunt abscissa, relabuntur. ignis verò omnem refugit sectionem. neque nunc nos de voluntariis animae cognofcentis motibus, sed de naturali intentione tractamus. sicuti est, quòd acceptas escas sine cogitatione transigimus, quòd in somno spiritum ducimus nescientes. nam ne in animalibus quidem manendi amor ex animae voluntatibus, verum ex naturae principiis venit. nam saepe mortem cogentibus caussis, quam natura reformidat, voluntas amplectitur: contraque illud, quo folo mortalium rerum durat diuturnitas, gignendi opus, quod natura semper appetit, interdum coërcet voluntas, adeò haec sui caritas non ex animali motione, sed ex naturali intentione procedit. dedit enim providentia creatis a se rebus hanc vel maximam manendi caussam, ut quoad possunt, naturaliter manere desiderent; quare nihil est, quod ullo modo queas dubitare, cuncta, quae sunt, appetere naturaliter constantiam permanendi, devitare perniciem. confiteor, inquam, nunc me indubitatò cernere, quae dudum incerta videbantur. quod autem, inquit, subsistere ac permanere appetit id unum esse desiderat; hoc enim sublato, nec esse quidem

cuiquam permanebit. verum est, inquam. omnia igitur, inquit, unum desiderant. consensi. sed unum id ipsum monstravimus esse, quod bonum est. ita quidem. cuncta igitur bonum petunt: quod quidem ita describas licet, ipsum bonum esse, quod desideretur ab omnibus. nihil, inquam, verius excogitari potest. nam vel ad nihilum cuncta referuntur, et uno veluti vertice destituta, sine rectore fluitabunt, aut si quid est, ad quod universa festinent, id erit omnium summum bonorum. et illa, nimium, inquit, ô alumne, laetor: ipsam enim mediae veritatis notam mente fixisti: sed in hoc patuit tibi, quod ignorare te paullo antè dicebas. quid? inquam. quis esfet, inquit, rerum omnium finis. id enim est profectò, quod desideratur ab omnibus: quod quia bonum esse collegimus, oportet, rerum omnium finem bonum esse, fateamur.

Quisquis profundà mente vestigat verum, Cupitque nullis ille deviis falli, In se revolvat intimi lucem visus, Longosque in orbem cogat inslectens motus, Animumque doceat quidquid extra molitur, Suis retrusum possidere thesauris: Dudum quod atra texit erroris nubes, Lucebit ipso perspicacius Phoebo. Non omne namque mente depulit lumen, Obliviosam corpus invehens molem.
Haeret profectò semen introrsum veri,
Quod excitatur ventilante doctrinà.
Nam cur rogati sponte recta censetis,
Ni mersus alto viveret somes corde?
Quod si Platonis musa personat verum,
Quod quisque discit, immemor recordatur.

Tum ego, Platoni, inquam, vehementer affentior: nam me horum jam fecundò commemoras. primum, quod memoriam corporea contagione, dehinc cum moeroris mole pressus amisi. tum illa, si superiora, inquit, concessa respicias, ne illud quidem longius aberit, quin recorderis, quod te dudum nescire confessus es. quid? inquam. quibus, ait illa, gubernaculis mundus regatur. memini, inquam, me inscitiam meam fuisse confessum: sed quid afferas, licet jam prospiciam, planius tamen ex te audire desidero. mundum, inquit, hunc, a Deo regi paullo antè minimè dubitandum putabas. ne nunc quidem arbitror, inquam, nec umquam dubitandum putabo, quibusque in hoc rationibus accedam, breviter exponam. mundus hic ex tam diversis contrariisque partibus in unam formam minime convenisset, nisi unus esset, qui tam diversa conjungeret; conjuncta verò naturarum ipsa diversitas, invicem discors, dissociaret at-

que divelleret, nisi unus esset, qui quod nexuit, contineret. non tam verò certus naturae ordo procederet, nec tam dispositos motus, locis, temporibus, efficientia, spatiis, qualitatibus explicaret, nisi unus esset, qui has mutationum varietates manens ipse disponeret. hoc quidquid est, quo condita manent, atque agitantur, usitato cunctis vocabulo, Deum nomino. tum illa, cum haec, inquit, ita sentias, parvam mihi restare operam puto, ut felicitatis compos, patriam sofpes revisas, sed quae proposuimus intueamur. nonne in beatitudine sufficientiam numeravimus? Deumque beatitudinem ipsam esse concessimus? ita quidem. et ad mundum igitur, inquit, regendum nullis extrinsecis adminiculis indigebit; alioquin si quo egeat, plenam sufficientiam non habebit. id, inquam, ita est necessarium. per se igitur solum cuncta disponit. negari, inquam, nequit. atqui Deus ipsum esse bonum monstratus est. memini, inquam. per bonum igitur cuncta disponit: siquidem per se regit omnia, quem bonum esse concessimus, et hic est veluti quidam clavus, atque gubernaculum, quo mundana machina stabilis, atque incorrupta servatur. vehementer assentior, inquam, et id te paullo antè dicturam, tenui licet suspicione, prospexi. credo, inquit: jam enim, ut arbitror, vigilantiùs ad cernenda vera oculos deducis: sed quod dicam non minus ad contuendum patet. quid, inquam? cùm Deus, inquit, omnia bonitatis clavo gubernare jure credatur, eademque omnia, sicuti docui, ad bonum naturali intentione festinent, num dubitari potest, quin voluntariè regantur, seque ad disponentis nutum veluti convenientia, contemperataque rectori sponte convertant? ita, inquam, necesse est, nec beatum regimen esse videretur; si quidem detrectantium jugum foret, non obtemperantium salus. nihil est igitur, quod naturam servans, Deo contraire conetur. nihil, inquam. quid si conetur, ait, num tandem proficiet quidquam adversus eum, quem jure beatitudinis potentissimum esse concessimus? prorsus, inquam, nihil valeret. non est igitur aliquid, quod summo huic bono vel velit, vel possit obsistere. non, inquam, arbitror. est igitur, inquit, summum bonum, quod regit cuncta fortiter, suaviterque disponit. tum ego, quàm, inquam, me non modò ea, quae conclufa est, summa rationum, verum multò magishaec ipsa, quibus uteris, verba delectant, ut tandem aliquando stultitiam magna latrantem sui pudeat. accepisti, inquit, in fabulis lacessenteis coelum gigantes: sed illos quoque, uti condignum fuit, benigna fortitudo deposuit. sed visne rationes ipsas invicem collidamus? forsitan ex hujusmodi conflictatione pulcra quaedam veritatis

scintilla dissiliit. tuo, inquam, arbitratu. Deum. inquit, esse omnium potentem nemo dubitaverit. qui quidem, inquam, mente consistat, nullus prorfus ambigat. qui verò est, inquit, omnium potens, nihil est, quod ille non possit. nihil, inquam. num igitur Deus facere malum potest? minimè, inquam. malum igitur, inquit, nihil est, cùm id facere ille non possit, qui nihil non potest. ludisne, inquam, me, inextricabilem labyrinthum rationibus texens, quae nunc quidem, qua egrediaris, introeas; nunc verò qua introieris, egrediare; an mirabilem quendam divinae simplicitatis orbem complicas? etenim paullo antè a beatitudine incipiens, eam summum bonum esse dicebas, quam in summo Deo sitam loquebare: ipsum quoque Deum summum esse bonum, plenamque beatitudinem disserebas: ex quo neminem beatum fore, nisi qui pariter Deus esset, quasi munusculum dabas. rurfus ipsam boni formam, Dei, ac beatitudinis loquebaris esse substantiam: ipsumque unum id ipfum esse bonum docebas, quod ab omni rerum natura peteretur: Deum quoque bonitatis gubernaculis universitatem regere disputabas, volentiaque cuncta parere, nec ullam mali esse naturam: atque haec nullis extrinsecus sumtis, fed altero ex altero fidem trahente, insitis, domesticisque probationibus explicabas. tum illa,

minimè, inquit, ludimus, remque omnium maximam Dei munere, quem dudum deprecabamur, exegimus. ea est enim divinae forma substantiae, ut neque in externa dilabatur, nec in se externum aliquid ipsa suscipiat; sed, sicut de ea Parmenides ait, σάνδοθεν ἀκύκλυ σφαίρας ἐναλί Γκιον ὅ Γκφ, rerum orbem mobilem rotat, dum se immobilem ipsa conservat. quod si rationes quoque non extra petitas, sed intra rei, quam tractabamus, ambitum collocatas agitavimus, nihil est quod admirere, cùm Platone sanciente didiceris, cognatos, de quibus loquimur, rebus oportere esse servante.

Felix, qui potuit boni
Fontem visere lucidum:
Felix, qui potuit gravis
Terrae solvere vincula.
Quondam funera conjugis
Vates Threicius gemens,
Postquam slebilibus modis
Silvas currere mobileis,
Amneis stare coëgerat,
Junxitque intrepidum latus
Saevis cerva leonibus,
Nec visum timuit lepus
Jam cantu placidum canem,
Cùm flagrantior intima

Fervor pectoris ureret, Nec qui cuncta subegerant, Mulcerent dominum modi, Immiteis superos querens, Infernas adiit domos. Illic blanda fonantibus Chordis carmina temperans, Quidquid praecipuis deae Matris fontibus hauserat. Quod luctus dabat impotens. Quod luctum geminans amor Deflet, Taenara commovens, Et dulci veniam prece Umbrarum dominos rogat. Stupet tergeminos novo Captus carmine janitor, Quae fontes agitant metu Ultrices scelerum deae. Tam moestae lacrimis madent. Non Ixionium caput Velox praecipitat rota, Et longa site perditus Spernit flumina Tantalus. Vultur dum satur est modis, Non traxit Tityi jecur. Tandem, vincimur, arbiter Umbrarum miserans ait: Donamus comitem viro

Emtam carmine conjugem: Sed lex dona coërceat, Ne, dum Tartara liquerit, Fas sit lumina flectere. Quis legem det amantibus? Major lex amor est sibi. Heu, noctis prope terminos Orpheus Euridicen fuam Vidit, perdidit, occîdit. Vos haec fabula respicit, Quicumque in superum diem Mentem ducere quaeritis. Nam qui Tartareum in specus Victus lumina flexerit, Quidquid praecipuum trahit, Perdit, dum videt inferos.

## ANICII MANLII SEVERINI BOETII

## CONSOLATIONIS

## PHILOSOPHIAE

LIBER IV.

TAEC cum philosophia, dignitate vultus, et oris gravitate servata, leniter suaviterque cecinisset, tum ego, nondum penitus insiti moeroris oblitus, intentionem dicere adhuc aliquid parantis abrupi. et ô, inquam, veri praevia luminis, quae usque adhuc tua fudit oratio, cum fui speculatione divina, tum tuis rationibus invicta patuerunt; eaque mihi, etsi ob injuriae dolorem nuper oblita, non tamen ante hac prorfus ignorata dixisti. sed ea ipsa est vel maxima nostri caussa moeroris, quod cum rerum bonus rector existat, vel esse omnino mala possint, vel impunita praetereant. quod folum quanta dignum sit admiratione, profectò consideras. at huic aliud majus adjungitur: nam imperante florenteque nequitia, virtus non solum praemiis caret, verum etiam sceleratorum pedibus subjec-

ta calcatur, et in locum facinorum supplicia luit. quae fieri in regno scientis omnia, potentis omnia, sed bona tantummodo volentis Dei, nemo fatis potest nec admirari, nec conqueri. tumilla, et esset, inquit, infinitist uporis, omnibusque horribilius monstris, si, uti tu existimas, in tanti veluti patrisfamilias dispositissima domo, vilia vasa colerentur, pretiosa sordescerent: sed non ita est. nam si ea, quae paullo antè conclusa sunt, inconvulsa servantur, ipso, de cujus nunc regno loquimur, auctore cognosces, semper quidem potentes bonos esse, malos verò abjectos semper, atque imbecilleis; nec sine poena unquam esse vitia, nec sine praemio virtutes; bonis felicia, malis semper infortunata contingere, multaque id genus, quae sopitis querelis firmà te soliditate corroborent. et quoniam verae formam beatitudinis me dudum monstrante vidisti, quò etiam sita sit agnovisti, decursis omnibus, quae praemittere necessarium puto, viam tibi, quae te domum revehat, oftendam. pennas etiam tuae menti, quibus se in altum tollere possit, affigam, ut perturbatione depulsa, sofpes in patriam, meo ductu; meâ semitâ, meis vehiculis revertaris.

Sunt etenim pennae volucres mihi, Quae celsa conscendant poli: Quas sibi cum velox mens induit, Terras perosa despicit,

Aëris immensi superat globum, Núbesque post tergum videt.

Quique agili motu calet aetheris, Transcendit ignis verticem,

Donec in aftriferas furgat domos, Phoeboque conjungat vias,

Aut comitetur iter gelidi senis, Miles corusci sideris,

Vel quocumque micans nox pingitur, Recurrat astri circulum,

Atqui ubi jam exhausti fuerit satis, Polum relinquit extimum,

Dorsaque velocis premat aetheris Compos verendi luminis.

Heic regum sceptrum dominus tenet, Orbisque habenas temperat,

Et volucrem currum stabilis regit,

Rerum coruscus arbiter.

Huc te si reducem referat via,

Quam nunc requiris immemor,

Haec dices, memini, patria est mihi,

Hinc ortus, heic sistam gradum.

Quòd si terrarum placeat tibi Noctem relictam visere;

Quos miseri torvos populi timent, Cernes tyrannos exsules.

Tum ego, papae, inquam, ut magna promittis! nec dubito quin possis efficere: tu modò quem excitaveris, ne moreris. primum igitur, inquit, bonis semper adesse potentiam, malos cunctis viribus esse desertos, agnoscas licebit: quorum quidem alterum demonstratur ex altero. nam cum bonum, malumque contraria fint, si bonum potens esse constiterit, liquet imbecillitas mali: at si fragilitas clarescat mali, boni firmitas nota est. sed uti nostrae sententiae fides abundantior fit, alterutro calle procedam, nunc hinc, nunc inde proposita confirmans. duo sunt, quibus omnis humanorum actuum constat effectus; voluntas scilicet, ac potestas: quorum si alterutrum desit, nihil est quod explicari queat. deficiente etenim voluntate, ne aggreditur quidem quisque quod non vult: at si potestas absit, voluntas frustra sit. quo sit; ut si quem videas adipisci velle, quod minimè adipiscatur, huic obtinendi quod voluerit, defuisse valentiam dubitare non possis. perspicuum est, inquam, nec ullo modo negari potest. quem verò esfecisse quod voluerit, videas, num etiam potuisse dubitabis? minimè. quòd verò quisque potest, in eo validus: quod vero non potest, in hoc imbecillis effe cenfendus eft. fateor, inquam. meministine igitur, inquit, superioribus rationibus esse collectum, intentionem omnem

voluntatis humanae, quae diversis studiis agitur, ad beatitudinem festinare? memini, inquam, id quoque esse demonstratum. num recordaris beatitudinem ipsum esse bonum, eoque modo cum beatitudo petitur, ab omnibus desiderari bonum? minimè, inquam, recordor, quoniam id memoriae fixum teneo. omnes igitur homines boni pariter, ac mali, indifcreta intentione ad bonum pervenire nituntur? ita, inquam, consequens est. sed certum est, adeptione boni, bonos fieri. certum. adipiscuntur igitur boni, quod appetunt? sic videtur. mali verò si adipiscerentur, quod appetunt bonum, mali esse non possent. ita est. cum igitur utrique bonum petant, sed hi quidem adipiscantur, illi verò minime; non dubium est, bonos quidem potentes esse, qui verò mali sunt, imbecilles. quisquis, inquam, dubitat, nec rerum naturam, nec consequentiam potest considerare rationum. rursus inquit: si duo sint, de quibus idem secundum naturam propositum sit, eorumque unus naturali officio idipfum agat, atque perficiat; alter verò naturale illud officium minimè administrare queat, alio verò modo, quam naturae convenit, non quidem impleat propositum suum, sed imitetur implentem; quemnam horum valentiorem esse decernis? etsi conjecto, inquam, quid velis, planiùs tamen audire desidero. ambulandi, inquit, motum secundum naturam esse hominibus, num negabis? minimè, inquam. ejusque rei pedum officium esse naturale num dubitas? ne hoc quidem, inquam. si quis igitur pedibus incedere valens ambulet, aliufque, cui hoc naturale pedum desit officium, manibus nitens, ambulare conetur, quis horum jure valentior existimari potest? contexe, inquam, cetera: nam quin naturalis officii potens, eo, qui idem nequeat, valentior sit, nullus ambigit. sed summum, inquit, bonum, quod aequè malis bonifque propositum, boni quidem naturali officio virtutum petunt: mali verò variam per cupiditatem, quod adipiscendi boni naturale officium non est, idem ipsum conantur adipisci. an tu aliter existimas? minimè, inquam, nam etiam, quod est consequens, patet. ex his enim quae concesseram, bonos quidem potenteis, malos verò esse necesse est imbecilleis. recte, inquit, praecurris, idque, uti medici sperare solent, indicium est erectae jam, resistentisque naturae. sed quoniam te ad intelligendum promtissimum esse conspicio, crebras coacervabo rationes. vide enim quanta vitioforum hominum pateat infirmitas, qui ne ad hoc quidem pervenire queunt, ad quod eos naturalis ducit, ac pene compellit intentio. et quid? si hoc tam magno ac pene invicto praeeuntis naturae desererentur auxilio? considera verò quanta sceleratos homines habeat impotentia. neque enim levia, aut ludicra praemia petunt, quae consequi atque obtinere non possunt: sed circa ipsam rerum summam, verticemque deficiunt, nec in eo miseris contingit effectus, quod folum dies, noctesque moliuntur: in qua re bonorum vires eminent. sicut enim eum qui pedibus incedens, ad eum locum usque pervenire potuisset, quo nihil ulterius pervium jaceret incessui, ambulandi potentissimum esse censeres: ita eum, qui expetendorum finem, quo nihil ultra est, apprehendit, potentissimum necesse est judices. ex quo fit, quod huic objacet, ut iidem scelesti, iidem viribus omnibus videantur esse deserti. cur enim relictà virtute vitia sectantur? inscitiane bonorum? fed quid enervatius ignorantiae caecitate? an sectanda noverunt? sed transversos eos libido praecipitat, sic quoque intemperantia fragiles, qui obluctari vitia nequeunt. an scientes, volentesque bonum deserunt, ad vitia deslectuntur? sed hoc modo non solum potenteis esse, sed omnino esse desinunt. nam qui communem omnium, quae funt, finem relinquunt, pariter quoque esse desistunt. quod quidem cuipiam mirum fortè videatur, ut malos, qui plures hominum funt, eosdem non esse dicamus: sed ita fefe res habet. nam qui mali funt, eos malos esse non abnuo: sed, eosdem esse, purè atque simpliciter nego. nam uti cadaver hominem mortuum dixeris, simpliciter verò hominem appellare non possis: ita vitiosos, malos quidem esse concesserim, sed esse absolute nequeam confiteri. est enim, quod ordinem retinet, servatque naturam : quod verò ab hac deficit, esse etiam, quod in sua natura situm est, derelinquit. sed possunt, inquies, mali: nec ego quidem negaverim; fed haec eorum potentia non a viribus sed ab imbecillitate descendit. possunt enim mala, quae minimè valerent, si in bonorum efficientia manere potuissent. quae possibilitas eos evidentius nihil posse, demonstrat. nam si, uti paullo antè collegimus, malum nihil est, cùm mala tantummodo possint, nihil posse improbos liquet. perspicuum est. atque ut intelligas, quaenam fit hujus potentiae vis, summo bono nihil potentius paullo antè definivimus. ita est, inquam. sed idem, inquit, facere malum nequit. minimè. est igitur, inquit, aliquis, qui omnia posse homines putet? nisi qui infaniat, nemo. atqui iidem possunt mala. utinam quidem, inquam, non possent. cum igitur, bonorum tantummodo potens, possit omnia; non verò queant omnia potentes etiam malorum: eosdem, qui mala posfunt, minus posse manifestum est. huc accedit, quòd omnem potentiam inter expetenda numerandam, omniaque expetenda referri ad bonum, velut ad quoddam naturae suae cacumen, oftendimus. sed patrandi sceleris posfibilitas referri ad bonum non potest. expetenda igitur non est. atqui omnis potentia expetenda est. liquet igitur malorum possibilitatem non esse potentiam. ex quibus omnibus bonorum quidem potentia, malorum verò minimè dubitabilis apparet infirmitas; veramque illam Platonis esse sententiam liquet, solos, quod desiderent, facere posse sapientes: improbos verò exercere quidem quod libeat, quod verò desiderent, explere non posse. faciunt enim quaelibet, dum per ea, quibus delectantur, id bonum, quod desiderant, se adepturos putant; sed minimè adipiscuntur, quoniam ad beatitudinem probra non veniunt.

Quos vides sedere celsos
Solii culmine reges,
Purpura claros nitente,
Septos tristibus armis,
Ore torvo comminantes,
Rabie cordis anhelos;
Detrahat si quis superbis
Vani tegmina cultus,
Jam videbit intus arctas
Dominos ferre catenas.

Hinc enim libido versat
Avidis corda venenis,
Hinc flagellat ira mentem
Fluctus turbida tollens,
Moeror aut captos fatigat,
Aut spes lubrica torquet.
Ergo, cum caput tot unum
Cernas ferre tyrannos,
Non facit, quod optat, ipse
Dominis pressus iniquis.

Videfne igitur quanto in coeno probra volvantur, qua probitas luce resplendeat? in quo perspicuum est, numquam bonis praemia, numquam sua sceleribus deesse supplicia. rerum etenim quae geruntur, illud propter quod unaquaeque res geritur, ejusdem rei praemium esse non injuria videri potest: uti currenti in stadio, propter quam curritur, jacet praemium corona. sed beatitudinem esse idem ipsum bonum, propter quod omnia geruntur, ostendimus. est igitur humanis actibus ipsum bonum, veluti praemium commune propositum. atque hoc a bonis non potest separari. neque enim bonus ultrà jure vocabitur, qui careat bono; quare probos mores sua praemia non relinquunt. quantum libet igitur saeviant mali, sapienti tamen corona non decidet, non arescet. neque enim probis

animis proprium decus, aliena decerpit improbitas. quòd si extrinsecus accepto laetaretur, poterathoc vel alius quispiam, vel ipse etiam, qui contulisset, auferre. sed quoniam id sua cuique probitas confert, tum suo praemio carebit, cum probus esse desierit. postremò cùm omne praemium iccirco appetatur, quoniam bonum esse creditur, quis boni compotem, praemii judicet expertem? at cujus praemii? omnium pulcerrimi, maximique. memento etenim corollarii illius, quod paullo antè praecipuum dedi, ac sic collige. cum ipsum bonum beatitudo sit, bonos omnes eo ipso quòd boni sint, fieri beatos liquet. fed qui beati funt, deos esse convenit. est igitur praemium bonorum, quod nullus deterat dies, nullius minuat potestas, nullius fuscet improbitas, deos fieri. quae cum ita fint, de malorum quoque inseparabili poena dubitare sapiens nequeat. nam cum bonum malumque, item poenae atque praemium adversa fronte dissideant, quae in boni praemio videmus accidere, eadem necesse est in mali poena contraria parte respondeant. sicut igitur probis probitas ipsa fit praemium; ita improbis nequitia supplicium est. jam verò quisquis afficitur poena, malo se affectum esse non dubitat. si igitur sese ipsi aestimari velint, possuntne sibi supplicii expertes videri, quos omnium malorum extrema nequitia non afficit modo, verum etiam vehementer inficit? vide autem ex adversa parte bonorum, quae improbos poena comitetur. omne namque, quod sit, unum esse, ipsumque unum bonum esse paullo ante didicisti; cui consequens est, ut omne quod sit, id etiam bonum esse videatur. hoc igitur modo quidquid a bono deficit, esse desistit: quo fit, ut mali desinant esse quod fuerant. fed fuiffe homines, adhuc ipfa humani corporis reliqua species ostentat; quare versi in malitiam, humanam quoque amisere naturam. sed cum ultra homines quemque provehere sola probitas possit, necesse est, ut quos ab humana conditione dejecit, infra homines meritum detrudat improbitas, evenit igitur, ut quem transformatum vitiis videas, hominem aestimare non possis avaritià fervet alienarum opum violentus ereptor? lupi similem dixeris, ferox, atque inquies linguam litigiis exercet? cani comparabis. infidiator occultis furripuisse fraudibus gaudet? vulpeculis exacquetur. irae intemperans fremit? leonis animum gestare credatur. pavidus, ac fugax non metuenda formidat? cervis fimilis habeatur. segnis, ac stupidus torpet? asinum vivit. levis atque inconstans studia permutat? nihil ab avibus differt, foedis immundisque libidinibus immergitur? fordidae suis voluptate detinetur. ita fit, ut qui, probitate deferta, homo esse desierit, com in divinam conditionem transire non possit, vertatur in belluam.

Vela Neritii ducis, .... Et vagas pelago rates Eurus appulit insulae, Pulcra quâ residens dea Solis edita femine. Miscet hospitibus novis Tacta carmine pocula. Quos ut in varios modos Vertit herbipotens manus: Hunc apri facies tegit; Ille Marmaricus Leo Dente crescit, et unguibus; Hic lupis super additus Flere dum parat, ululat: Ille, tigris ut Indica, Tecta mitis obambulat. Sed licet variis malis Numen Arcadis alitis Obsitum miserans ducem Peste solverit hospitis: Tam tamen mala remiges Ore pocula traxerant: Jam fues Cerealia Glande pabula verterant. Et nihil manet integrum

Voce, corpore, perditis.
Sola mens stabilis, super
Monstra, quae patitur, gemit.
O levem nimium manum,
Nec potentia gramina,
Membra quae valeant licet,
Corda vertere non valent.
Intus est hominum vigor
Arce conditus abditâ.
Haec venena potentius
Detrahunt hominem sibi
Dira, quae penitus meant,
Nec nocentia corpori
Mentis ulcere saeviunt.

Tum ego, fateor, inquam, nec injurià dici video vitiosos, tametsi humani corporis speciem servent, in belluas tamen animorum qualitate mutari. sed quorum atrox scelerataque mens bonorum pernicie saevit, id ipsum eis licere noluissem. nec licet, inquit, uti convenienti monstrabitur loco; sed tamen si idipsum quod eis licere creditur, auferatur, magna ex parte sceleratorum hominum poena relevatur. etenim quod incredibile cuiquam sortè videatur, infeliciores esse necesse est malos, cùm cupita perfecerint, quàm si ea, quae cupiunt, implere non possint. nam si miserum est voluisse prava,

potuisse miserius est, sine quo voluntatis miserae langueret effectus. itaque cum sua singulis miferia sit, triplici infortunio necesse est urgeantur, quos videas scelus velle, posse, perficere. accedo, inquam: sed uti hoc infortunio citò careant, patrandi sceleris possibilitate deserti, vehementer exopto. carebunt, inquit, ocyus, quam vel tu forsitan velis, vel illi sese existiment esse carituros. neque enim est aliquid in tam brevibus vitae metis ita serum, quod exspectare longum immortalis praesertim animus putet: quorum magna spes, et excelsa facinorum machina repentino atque insperato saepè fine destruitur; quod quidem illis miseriae modum statuit. nam si nequitia miseros facit, miserior sit necesse est diuturnior nequam: quos infelicissimos esse judicarem, si non eorum malitiam saltem mors extrema finiret. etenim si de pravitatis infortunio vera conclusimus, infinitam liquet esse miseriam, quam esse constat aeternam. tum ego, mira quidem, inquam, et concessu difficilis illatio; sed his eam, quae priùs concessa sunt, nimium convenire cognosco. rectè, inquit, existimas: fed qui conclusioni accedere durum putat, aequum est vel falsum aliquid praecessisse demonstret, vel collationem propositionum non esse efficacem necessariae conclusionis ostendat: alioquin concessis praecedentibus, nihil prorsus

est, quod de illatione caussetur. nam hoc quoque quod dicam, non minus mirum videatur, sed ex his, quae sumta sunt, aeque est necessarium. quidnam? inquam. feliciores, inquit, esse improbos supplicia luentes, quam si eos nulla justitiae poena coerceat. neque id nunc molior, quod cuivis veniat in mentem, corrigi ultione pravos mores, et ad rectum supplicii terrore deduci, ceteris quoque exemplum esse culpanda fugiendi: sed alio quodam modo infeliciores esfe improbos arbitror impunitos, tametí nulla ratio correctionis, mullus respectus habeatur exempli. et quis erit, inquam, praeter hos alius modus? et illa, bonos, inquit, esse felices, malos verò miseros nonne concessimus? ita est, inquam. fi igitur, inquit, miseriae cujuspiam bonum aliquid addatur, nonne felicior est eo, cujus pura ac solitaria fine cujusquam boni admistione miseria eft? fic, inquam, videtur. quid fi eidem misero, qui cunôtis careat bonis, praeter ea, quibus miser est, malum aliud fuerit annexum, nonne multo infelicior eo cenfendus oft, cujus infortunium boni participatione relevatur? quidni? inquam. habent igitur improbi, cum puniuntur, boni quidem aliquid annexum, poenam ipsam scilicet, quae ratione justitiae bona est: iidemque cum supplicio carent, inest eis aliquid ulterius mali, ipfa impunitas, quam iniquitatis meritò malum esse confessus es. negare non possum. multo igitur infeliciores improbi funt injusta impunitate donati, quam justa ultione puniti. sed puniri improbos, justum; impunitos verd elabi, iniquum esse manifestum est, quis id neget? fed ne illud quidem, ait, quifquam negabit, bonum esse omne, quod justum est: contraque quod injustum est, malum liquere esse. tum ego: ista quidem consequentia sunt els, quae paullo antè conclusa sunt. sed quaefo, inquam, te, nullane animarum supplicia post defunctum morte corpus relinquis? et magna quidem, inquit: quorum alia poenali acerbitate, alia verò purgatoria clementia exerceri puto. sed nunc de his disserere consilium non est. id verò hactenus egimus, ut, quae indignissima tibi videbatur, malorum potestas, eam nullam esse cognosceres: quosque impunitos querebare, videres nunquam improbitatis suae carere suppliciis. licentiam quam citò finiri precabaris,nec longam esse disceres: infelicioremque fore, si diuturnior; infelicissimam verò, si esset aeterna. post hace miseriores esse improbos, injusta impunitate dimissos, quam justa ultione punitos. cui sententiae consequens est, ut tum demum gravioribus suppliciis urgeantur, cum impuniti esse creduntur. tum ego, cum tuas, inquam, rationes considero, nihil dici verius puto. at si

ad hominum judicia revertar, quis ille est, cui haec non credenda modò, sed saltem non audienda videantur? ita est, inquit illa. nequeunt enim oculos tenebris assuetos ad lucem perspicuae veritatis attollere, similesque avibus sunt, quarum intuitum nox illuminat, dies caecat; dum enim non rerum ordinem, sed suos intuentur affectus, vel licentiam, vel impunitatem scelerum putant esse felicem. vide autem quid aeterna lex fanciat. melioribus animum conformaveris; nihil opus est judice praemium deferente; tu te ipse excellentioribus addidisti. studium ad pejora deflexeris; extrane quaesieris ultorem; tu te ipse in deteriora detrusisti: veluti si vicibus fordidam humum, coelumque respicias, cunctis extra cessantibus, ipsa cernendi ratione nunc coeno, nunc sideribus interesse videaris. at vulgus ista non respicit. quid igitur? hisne accedamus, quos belluis simileis esse monstravimus? quid, si quis amisso penitus visu, ipsum etiam se habuisse oblivisceretur intuitum, nihilque sibi ad humanam perfectionem deesse arbitraretur, num videntes eadem caecos putaremus? nam ne illud quidem acquiescent, quod aequè validis rationum nititur firmamentis, infeliciores eos esse, qui faciunt, quam qui patiuntur injuriam. vellem, inquam, has ipfas audire rationes. omnem, inquit, improbum num

supplicio dignum negas? minimè. infelices verò esse, qui sint improbi, multipliciter liquet. ita est, inquam. qui igitur supplicio digni sunt, miferos esfe non dubitas? convenit, inquam. si igitur cognitor, ait, resideres, cui supplicium inferendum putares, eine qui fecisset, an qui pertulisset injuriam? nec ambigo, inquam, quin perpesso satisfacerem dolore facientis. miserior igitur tibi injuriae illator, quam acceptor esse videretur. consequitur, inquam. hac igitur aliisque de caussis ea radice nitentibus, quod turpitudo suapte natura miseros faciat, apparet, illatam cuilibet injuriam non accipientis, sed inferentis esse miseriam. atqui nunc, ait, contrà faciunt oratores; pro his enim, qui grave quid, acerbumque perpessi sunt, miserationem judicum excitare conantur, cum magis admittentibus justior miseratio debeatur: quos non ab iratis, sed a propitiis potius, miserantibusque accufatoribus ad judicium, veluti aegros ad medicum duci oportebat, ut culpae morbos supplicio resecarent: quo pacto defensorum opera, vel tota frigeret, vel si prodesse hominibus mallet, in accusationis habitum verteretur. ipsi quoque improbi, si eis aliqua rimula virtutem relictam fas esset adspicere, vitiorumque sordes poenarum cruciatibus se deposituros viderent, compensatione adipiscendae probitatis, nec hos

cruciatus esse dicerent, desensorumque operam repudiarent, ac se totos accusatoribus judicibusque permitterent; quo sit, ut apud sapientes nullus prorsus odio locus relinquatur. nam bonos quis nisi stultissimus oderit? malos verò odisse ratione caret. nam si, uti corporum languor, ita vitiositas quidam est quasi morbus animorum; cum aegros corpore minime dignos odio, sed potius miseratione judicemus, multo magis non insequendi, sed miserandi sunt, quorum mentes omni languore atrocior urget improbitas.

Quid tantos juvat excitare motus,
Et propria fatum follicitare manu?
Si mortem petitis, propinquat ipsa
Sponte suâ, volucreis nec remoratur equos,
Quos serpens, leo, tigris, ursus, apri
Dente petunt, iidem se tamen ense petunt.
An distant quia, dissident que mores,
Injustas acies, et sera bella movent,
Alternisque volunt perire telis?
Non est justa satis saevitiae ratio.
Vis aptam meritis vicem referre?
Dilige jurè bonos, et miseresce malis.

Heic ego, video, inquam, quae sit vel felicitas, vel miseria in ipsis proborum atque improborum meritis conftituta. fed in hac ipfa fortuna populari, nonnihil boni, malive inesse perpendo. neque enim fapientum quisquam exful, inops, ignominiofusque esse malit potius, quam pollens opibus, honore reverendus, potentia validus, in sua permanens urbe florere. sic enim clarius, testatiusque sapientiae tracta. tur officium, cum in contingenteis populos regentium quodam modo beatitudo transfunditur: cum praesertim carcer, lex, ceteraque legalium tormenta poenarum perniciofis potiùs civibus, propter quos etiam constituta funt, debeantur. cur haec igitur versa vice mutentur, scelerumque supplicia bonos premant, praemia virtutum mali rapiant, vehementer admiror, quaeque tam injustae confusionis ratio videatur, ex te scire desidero, minus etenim mirarer, si misceri omnia fortuitis casibus crederem. nunc stuporem meum Deus rector exaggerat, qui cùm saepè bonis jucunda, malis aspera, contraque bonis dura tribuat, malis optata concedat, nisi caussa deprehendatur, quid est quod a fortuitis casibus differre videatur? nec mirum, inquit, si quid ordinis ignorata ratione, temerarium confusumque credatur. sed tu quamvis caussam tantae dispositionis ignores, tamen quoniam bonus mundum rector temperat, rectè fieri cuncta ne dubites.

Si quis Arcturi sidera nescit Propinqua summo cardine labi, Cur legat tardus plaustra Bootes, Mergatque seras aequore flammas. Cum nimis celeres explicet ortus, Legem stupebit aetheris alti. Palleant plenae cornua lunae Infecta metis noctis opacae, Quaeque fulgenti texerat ore Confusa Phoebe, detegat astra. Commovet genteis publicus error, Lassantque crebris pulsibus aëra. Nemo miratur flamina cori Litus frementi tundere fluctu, Nec nivis duram frigore molem Fervente Phoebi solvier aestu. Heic enim caussas cernere promtum est; Illic latentes pectora turbant Cuncta, quae rara provehit aetas, Stupetque subitis mobile vulgus. Cedat inscitiae nubilus error, Cessent profectò mira videri.

Ita est, inquam. sed cum tui muneris sit latentium rerum caussas evolvere, velatasque caligine explicare rationes: quaeso uti hinc decernas, et quoniam hoc me miraculum maximè perturbat, edisseras, tum illa paullisper arridens, ad rem me, inquit, omnium quaesitu maximam vocas, cui vix exhausti quidquam satis sit. talis namque materia est, ut una dubitatione succisa, innumerabiles aliae, velut hydrae capita, succrescant: nec ullus fuerit modus, nisi quis eas vivacissimo mentis igne coërceat. in hac enim de providentiae simplicitate, de fati serie, de repentinis casibus, de cognitione, ac praedestinatione divina, de arbitrii libertate quaeri folet: quae quanti oneris sint, ipse perpendis. sed quoniam haec quoque te nosse, quaedam medicinae tuae portio est, quamquam angusto limite temporis septi, tamen aliquid delibare conabimur. quòd si te musici carminis oblectamenta delectant, hanc oportet paullisper differas voluptatem, dum nexas sibi ordine contexo rationes. ut libet, inquam. tum velut ab alio orfa principio, ita disseruit. omnium generatio rerum, cunctusque mutabilium naturarum progressus, et quidquid aliquo movetur modo, caussas, ordinem, formas ex divinae mentis stabilitate fortitur. haec in suae simplicitatis arce composita, multiplicem rebus gerendis modum statuit; qui modus cum in ipsa divinae intelligentiae puritate conspicitur, providentia nominatur: cum verò ad ea quae movet, atque disponit, refertur, fatum a veteribus appellatum est. quae diversa esse facile liquebit, si quis utriusque vim mente

conspexerit. nam providentia est illa ipsa divina ratio in summo omnium principe constituta, quae cuncta disponit : fatum verò inhaerens rebus mobilibus dispositio, per quam providentia fuis quaeque nectit ordinibus, providentia namque cunda pariter, quamvis diversa, quamvis infinita, complectitur: fatum verò fingula digerit in motum, locis, formis, ac temporibus diftributa: ut haec temporalis ordinis explicatio, in divinae mentis adunata prospectu, providentia sit: eadem verò adunatio digesta, atque explicata temporibus, fatum vocetur. quae licet diversa sint, alterum tamen pendet ex altero. ordo namque fatalis ex providentiae simplicitate procedit. ficut enim artifex faciendae rei formam mente percipiens, movet operis effectum, et quod simpliciter, praesentarieque prospexerat, per temporaleis ordines, ducit: ita Deus providentia quidem fingulariter, stabiliterque facienda disponit: fato verò haec ipsa, quae disposuit, multipliciter, ac temporaliter adminiftrat. five igitur, famulantibus quibusdam providentiae divinis spiritibus, fatum exercetur, seu animâ, seu totà inserviente naturâ, seu coelestibus siderum motibus, seu angelica virtute, seu daemonum variâ folertiâ, seu aliquibus horum, seu omnibus fatalis series texitur; illud certe manifestum est, immobilem, simplicemque gerendarum formam rerum esse providentiam: fatum verò eorum, quae divina simplicitas gerenda disposuit, mobilem nexum, atque ordinem temporalem. quo fit, ut omnia quae fato subfunt, providentiae quoque subjecta sint; cui ipfum etiam subjacet fatum; quaedam verò, quae fub providentia locata funt, fati seriem superent. ea verò sunt, quae primae propinqua divinitati stabiliter fixa, fatalis ordinem mobilitatis excedunt, nam ut urbium circum eundem cardinem sese vertentium, qui est intimus, ad simplicitatem medietatis accedit, ceterorumque extra locatorum veluti cardo quidam, circa quem verfentur, existit: extimus verò majore ambitu rotatus, quanto a puncti media individuitate discedit, tanto amplioribus spatiis explicatur: si quid verò illi se medio connectet et societ, in simplicitatem cogitur, diffundique, ac diffuere cessat. fimili ratione quod longius a prima mente difcedit, majoribus fati nexibus implicatur, ac tantò aliquid fato liberum est, quantò illum rerum cardinem viciniùs petit. quòd si supernae mentis haeserit firmitati, motu carens, fati quoque supergreditur necessitatem. igitur uti est ad intellectum ratiocinatio; ad id quod est, id quod gignitur; ad aeternitatem tempus, ad punchi medium circulus: ita est fati series mobilis ad providentiae stabilem simplicitatem. ea series coelum ac sidera movet, elementa in se invicem temperat, et alterna commutatione transformat. eadem nascentia, occidentiaque omnia per simileis foetuum, seminumque renovat progressus. haec actus etiam, fortunasque hominum indissolubili caussarum connexione constringit: quae cum ab immobilis providentiae proficiscantur exordiis, ipsas quoque immutabileis esse necesse est. ita enim res optimè reguntur, si manens in divina mente simplicitas, indeclinabilem caussarum ordinem promat; hic verò ordo res mutabileis, et alioqui temerè fluituras proprià incommutabilitate coërceat. quo fit, ut tametsi vobis hunc ordinem minimè considerare valentibus, confusa omnia perturbataque videantur, nihilominus tamen suus modus ad bonum dirigens cuncta disponat. nihil est enim quod mali caussa ne ab ipsis quidem improbis fiat: quos, ut uberrimè demonstratum est, bonum quaerentes pravus error avertit, nedum ordo de summi boni cardine proficiscens, a suo quemquam deflectat exordio. quae verò, inquies, potest ulla iniquior esse confusio, quam ut bonis tum adverfa, tum prospera, malis etiam tum optata, tum odiosa contingant? num igitur ea mentis integritate homines degunt, ut quos probos improbosve censuerint, eos quoque, uti existimant, esse necesse sit? atqui in hoc hominum judicia

depugnant, et quos alii praemio, alii supplicio dignos arbitrantur. sed concedamus, ut aliquis possit bonos, malosve discernere. num igitur poterit intueri illam intimam temperiem, veluti in corporibus dici solet, animorum? non enim dissimile est miraculum nescienti, cur sanis corporibus, his quidem dulcia, illis verò amara conveniant; cur aegri etiam quidam lenibus, quidam vero acribus adjuvantur. at hoc medicus, qui fanitatis ipsius, atque aegritudinis modum temperamentumque dignoscit, minimè miratur, quid verò aliud animorum falus videtur esse, quam probitas? quid aegritudo, quam vitia? quis autem alius vel servator bonorum, vel malorum depulsor, quam rector ac medicator mentium Deus? qui, cum ex alta providentiae specula respicit, quid unicuique conveniat, agnoscit, et, quod convenire novit, accommodat. hinc jam fit illud fatalis ordinis insigne miraculum, cum ab sciente geritur, quod stupeant ignorantes. nam ut pauca, quae ratio valet humana, de divina profunditate perstringam, de hoc, quem tu justissimum et aequi servantissimum putas, omnia scienti providentiae diverfum videtur. et victricem quidem caussam diis, victam verò Catoni placuisse familiaris noster Lucanus admonuit. hîc igitur quidquid citra spem videas geri, rebus quidem rectus ordo est:

opinioni verò tuae perversa confusio. sed sit àliquis ita bene moratus, ut de eo divinum judicium pariter, humanumque consentiat : fed est animi viribus infirmus: cui si quid eveniat adversi, desinet colere forsitan innocentiam, per quam non potuit retinere fortunam. parcit itaque sapiens dispensatio ei, quem deteriorem facere possit adversitas, ne cui non convenit laborare, patiatur. est alius cunctis virtutibus absolutus, fanctusque ac Deo proximus: hunc contingi quibuslibet adversis nefas providentia judicat, adeò, ut ne corporeis quidem morbis agitari finat. nam ut quidam me quoque excellentior ait, Ardpos ieps σωμα δυναμεις οίκοδομέσι. fit autem saepe, uti bonis summa rerum gerenda deferatur, ut exuberans retundatur improbitas. aliis mista quaedam, pro animorum qualitate, distribuit: quosdam remordet, ne longa felicitate luxurient: alios duris agitari finit, ut virtutes animi, patientiae usu atque exercitatione, confirment. alii plus aequo metuunt, quod ferre possunt: alii plus aequo despiciunt, quod ferre non possunt; hos, in experimentum sui, tristibus ducit. nonnulli venerandum faeculi nomen, gloriosae pretio mortis, emerunt. quidam supplicies inexpugnabiles, exemplum ceteris praetulerunt, invictam malis effe virtutem; quae quam recte atque disposite, et ex eorum bono,

quibus accidere videntur, fiant, nulla dubitatio est, nam illud quoque, quod improbis nunc triftia, nunc optata proveniunt, ex eisdem ducitur caussis. ac de tristibus quidem nemo miratur, quod eos malè meritos omnes existimant; quorum quidem supplicia, tum ceteros ab sceleribus deterrent, tum ipsos, quibus invehuntur, emendant: laeta vero magnum bonis argumentum loquuntur, quid de hujusmodi felicitate debeant judicare, quam famulari saepè improbis cernant. in qua re illud etiam dispensari credo, quòd est forsitan alicujus tam praeceps atque importuna natura, ut eum in scelera potius exacerbare possit rei familiaris inopia: hujus morbo providentia collatae pecuniae remedio medetur. hic foedatam probris conscientiam spectans, et se cum fortuna sua comparans, forsitan pertimescit, ne cujus ei jucundus usus est, sit tristis amislio; mutabit igitur mores, ac, dum fortunam metuit amittere, nequitiam derelinquit. alios in cladem meritam praecipitavit indignè acta felicitas. quibusdam permissum puniendi jus, ut exercitii bonis, et malis effet caussa supplicii. nam ut probis atque improbis nullum foedus est, ita ipsi inter se improbi nequeunt convenire. quidni? cùm a femet ipsis discerpentibus conscientiam vitiis quique diffentiant, faciantque saepè, quae cùm gefserint, non fuisse gerenda decernant? ex quo saepè summa illa providentia protulit insigne miraculum, ut malos mali bonos facerent. nam dum iniqua sibi a pessimis quidam perpeti videntur, noxiorum odio flagrantes ad virtutis frugem rediere, dum se eis dissimileis student esse, quos oderant. sola est enim divina vis, cui mala quoque bona sint, cum eis competenter utendo, alicujus boni elicit effectum. ordo enim quidam cuncta complectitur, ut quod ab affignata ordinis ratione discesserit, hoc licet in alium, tamen in ordinem relabatur, ne quid in regno providentiae liceat temeritati. άργαλέον δ' έμε ταῦτα Deòr ως σάντ άγορευειν. neque enim fas est homini cunctas divini operis machinas vel ingenio comprehendere, vel explicare fermone. hoc tantùm perspexisse sufficiat, quod naturarum omnium proditor Deus, idem ad bonum dirigens cuncta disponit: dumque ea quae protulit, in fui similitudinem retinere festinat, malum omne de reipublicae suae terminis per fatalis seriem necessitatis eliminat. quo fit, ut quae in terris abundare creduntur, si disponentem providentiam spectes, nihil usquam esse perpendas. sed video jamdudum te et pondere quaestionis oneratum, et rationis prolixitate fatigatum, aliquam carminis exspectare dulcedinem. accipe igitur haustum, quo refectus, firmior in ulteriora contendas.

Si vis celsi jura tonantis Pura follers cernere mente, Adspice summi culmina coeli. Illic justo foedere rerum Veterem servant sidera pacem. Non fol rutilo concitus igne Gelidum Phoebes impedit axem. Nec quae fummo vertice mundi Flectit rapidos Ursa meatus, Numquam occiduo lata profundo, Cetera cernens sidera mergi, Cupit oceano tingere flammas. Semper vicibus temporis aequis Vesper seras nuntiat umbras, Revehitque diem Lucifer almum. Sic aeternos reficit cursus Alternus amor: sic astrigeris Bellum discors exfulat oris. Haec concordia temperat aequis Elementa modis, ut pugnantia Vicibus cedant humida siccis, Jungantque fidem frigora flammis, Pendulus ignis furgat in altum, Terraeque graves pondere sidant. Hisdem caussis vere tepenti Spirat florifer annus odores, Aestas Cererem fervida siccat, Remeat pomis gravis autumnus,

Hiemem defluus irrigat imber. Haec temperies alit, ac profert Quidquid vitam spirat in orbe: Eadem rapiens condit, et aufert, Obitu mergens orta supremo. Sedet interea conditor altus, Rerumque regens flectit habenas, Rex et dominus, fons et origo, Lex et sapiens arbiter aequi, Et quae motu concitat ire, Sistit retrahens, ac vaga firmat. Nam nisi rectos revocans itus. Flexos iterum cogat in orbeis, Quae nunc stabilis continet ordo, Dissepta suo fonte fatiscant. Hic est cunctis communis amor, Repetuntque boni fine teneri. Quia non aliter durare queunt, Nisi converso rursus amore Refluant cauffae, quae dedit effe.

Jamne igitur vides, quid haec omnia, quae diximus, consequatur? quidnam? inquam. omnem, inquit, bonam prorsus esse fortunam. et qui, inquam, sieri potest? attende, inquit, cum omnis fortuna vel jucunda, vel aspera, tum remunerandi exercendive bonos, tum puniendi corrigendive improbos caussa deseratur; omnis

bona est, quam vel justam constat esse, vel utilem. nimis quidem, inquam, vera ratio; et, & quam paullo antè docuisti providentiam fatumve considerem, firmis viribus nixa sententia, sed eam, si placet, inter eas quas inopinabileis paullo antè posuisti, numeremus. qui? inquit. quia id hominum fermo communis usurpat, et quidem crebrò, quorundam malam esse fortunam. visne igitur, inquit, paullisper vulgi sermonibus accedamus, ne nimium velut ab humanitatis ufu recessifie videamur? ut placet, inquam. nonne igitur bonum censes esse, quod prodest? ita est, inquam. quae verò aut exercet, aut corrigit, prodest. fateor, inquam. bona igitur. quidni? sed haec eorum est, qui vel in virtute positi, contra aspera bellum gerunt, vel a vitus declinantes, virtutis iter arripiunt. negare, inquam, nequeo. quid verò jucunda, quae in praemium tribuitur bonis, num vulgus malam effe decernit? nequaquam: verum uti est, ita quoque esse optimam censet. quid reliqua, quae, cum sit aspera, justo supplicio malos coërcet, num bonam populus putat? immo omnium, inquam, quae excegitari poffunt, judicat esse miserrimam. vide igitur ne opinionem populi sequentes quiddam valde inopinabile confecerimus? quid? inquam. ex his enim, ait, quae concessa sunt, evenit eorum quidem, qui vel sunt in possessione, vel in provectu, vel in adeptione virtutis, omnem, quaecumque sit, bonam; in improbitate verò manentibus, omnem pessimam esse fortunam. hoc, inquam, verum est, tametsi nemo audeat confiteri. quare, inquit, ita vir sapiens molestè ferre non debet, quoties in fortunae certamen adducitur: ut virum fortem non decet indignari, quoties increpuit bellicus tumultus. utrique enim, huic quidem gloriae propagandae, illi verò confirmandae sapientiae difficultas ipsa, materia est. ex quo etiam virtus vocatur, quod fuis viribus nitens non superetur adversis. neque enim vos in provectu positi virtutis, diffluere deliciis, et emarcescere voluptate venistis, proelium cum omni fortuna nimis acre conseritis, ne vos aut tristis opprimat, aut jucunda corrumpat; firmis medium viribus occupate. quidquid autem infra subsistit, aut ultra progreditur, habet contemtum felicitatis, non habet praemium laboris. in vestra enim situm manu, qualem vobis fortunam formare malitis. omnis enim, quae videtur aspera, nisi aut exercet, aut corrigit, punit.

Bella bis quinis operatus annis Ultor Atreides, Phrygiae ruinis Fratris amissos thalamos piavit. Ille dum Graiae dare vela classi Optat, et ventos redimit cruore, Exuit patrem, miserumque tristis Foederat gnatae jugulum sacerdos.

Flevit amissos Ithacus sodaleis, Quos ferus, vasto recubans in antro, Mersit immani Polyphemus alvo. Sed tamen, caeco furibundus ore, Gaudium moestis lacrymis rependit. Herculem duri celebrant labores; Ille Centauros domuit superbos, Abstulit saevo spolium leoni, Fixit et certis volucres fagittis: Poma cernenti rapuit draconi, Aureo laevam gravior metallo: Cerberum traxit triplici catena. Victor immitem posuisse fertur Pabulum faevis dominum quadrigis. Hydra combusto periit veneno, Fronte turpatus Achelous amnis, Ora demersit pudibunda ripis. Stravit Antaeum Lybicis arenis, Cacus Evandri satiavit iras, Quosque pressurus foret altus orbis Setiger spumis humeros notavit. Ultimus coelum labor irreflexo Sustulit collo, pretiumque rursus Ultimi coelum meruit laboris. Ite nunc fortes, ubi celsa magni Ducit exempli via: cur inertes Terga nudatis? fuperata tellus Sidera donat.

## ANICII MANLII SEVERINI

## BOETII

## CONSOLATIONIS

## PHILOSOPHIAE

LIBER V.

Ixerat, orationisque cursum ad alia quaedam tractanda atque expedienda vertebat. tum ego, recta quidem, inquam, exhortatio, tuâque prorsus auctoritate dignissima. sed quod tu dudum de providentia quaestionem pluribus implicitam esse dixisti, re experior. quaero enim an esse aliquid omnino, et quidnam esse casum arbitrere. tum illa, festino, inquit, debitum promissionis absolvere, viamque tibi, qua patriam reveharis, aperire. haec autem etsi perutilia cognitu, tamen a propositi nostri tramite paullisper aversa sunt: verendumque est, ne deviis fatigatus, ad emetiendum rectum iter sufficere non possis. ne id, inquam, prorsus vereare. nam quietis mihi loco fuerit ea, quibus maximè delector, agnoscere; simul cum omne disputationis tuae latus indubitata fide constiterit, nihil de sequentibus ambigatur. tum illa, morem, inquit, geram tibi; simulque sic exorsa est. si quidem, inquit, aliquis eventum temerario motu, nullàque caussarum connexione productum, casum esse definiat, nihil omnino casum esse confirmo, et praeter subjectae rei significationem inanem prorsus vocem esse decerno. quis enim, coërcente in ordinem cuncta Deo, locus esse ullus temeritati reliquus potest? nam nihil ex nihilo exsistere, vera sententia est; cui nemo umquam veterum refragatus est: quamquam id illi non de operante principio, sed de materiali subjecto, hoc est, de natura omnium rationum, quasi quoddam jecerint fundamentum. at si nullis ex causis aliquid oriatur, id de nihilo ortum esse videbitur. quòd si hoc fieri nequit, nec casum quidem hujusmodi esse possibile est, qualem paulo antè definivimus. quid igitur, inquam, nihilne est, quod vel casus, vel fortuitum jure appellari queat? an est aliquid, tametsi vulgus lateat, cui vocabula ista conveniant? Aristoteles meus id, inquit, in physicis, et brevi, et veri propinqua ratione definivit. quonam, inquam, modo? quoties, ait, aliquid cujuspiam rei gratia geritur, aliudque quibusdam de caussis, quam, quod intendebatur, obtingit, casus vocatur: ut si quis colendi agri causa fodiens humum, defossi auri pondus inveniat. hoc igitur fortuitò quidem creditur accidisse: verum non de nihilo est; nam proprias causas habet: quarum improvisus, inopinatusque concursus casum videtur operatus. nam nisi cultor agri humum foderet, nisi eo loci pecuniam suam depositor obruisset, aurum non effet inventum. hae funt igitur fortuiti caussae compendii, quod ex obviis sibi et confluentibus caussis, non ex gerentis intentione provenit. neque enim, vel qui aurum obruit, vel qui agrum exercuit, ut ea pecunia reperiretur, intendit: sed uti dixi, quo ille obruit, hunc fodisse convenit, atque concurrit. licet igitur definire casum esse inopinatum, ex confluentibus causis, in his, quae ob aliquid geruntur, eventum. concurrere verò atque confluere causas facit ordo ille inevitabili connexione procedens, qui de providentiae fonte descendens, cuncta suis locis, temporibusque disponit.

[tum

Rupis Achaemeniae scopulis, ubi versa sequen-Pectoribus sigit spicula pugna sugax,

Tigris et Euphrates uno se sonte resolvunt,

Et mox abjunctis dissociantur aquis. [num, Si coëant, cursumque iterum revocentur in u-Confluat alterni quod trahit unda vadi:

Conveniant puppes, et vulsi flumine trunci, Mistaque fortuitos implicet unda modos: Quos tamen ipsa vagos terrae declivia casus, Gurgitis et lapsi desluus ordo regit. Sic, quae permissis sluitare videtur habenis, Fors, patitur frenos, ipsaque lege meat.

Animadverto, inquam, idque uti tu dicis, ita esse consentio. sed in hac cohaerentium sibi serie causarum, estne ulla nostri arbitrii libertas, an ipsos quoque humanorum motus animorum fatalis catena constringit? est, inquit. neque enim fuerit ulla rationalis natura, quin eidem libertas adsit arbitrii. nam quod ratione uti naturaliter potest, id habet judicium, quo quodque discernat; per se igitur fugienda, optandave dignoscit. quod verò quis optandum esse judicat, petit: refugit verò, quod existimat esse fugiendum. quare quibus inest ratio, ipsis etiam inest volendi, nolendique libertas. sed hanc non in omnibus aequam esse constituo. nam supernis, divinisque substantiis et perspicax judicium, et incorrupta voluntas, et efficax optatorum praesto est potestas. humanas verò animas liberiores quidem esse necesse est, cum se in mentis divinae speculatione conservant: minùs verò, cùm dilabunturad corpora, minusque etiam, cum terrenis artubus colligantur. extrema verò est servitus, cum vitiis deditae, rationis propriae possessione ceciderunt. nam ubi oculos a summae luce veritatis, ad inferiora, et tenebrosa dejecerint, mox inscitiae nube caligant, perniciosis turbantur affectibus, quibus accedendo consentiendo que, quam invexere sibi, adjuvant servitutem, et sunt quodam modo proprià libertate captivae. quae tamen ille, ab aeterno cuncta prospiciens, providentiae cernit intuitus, et suis quaeque meritis praedestinata disponit, warr' ipopa à warr' inance.

Puro clarum lumine Phoebum
Melliflui canit oris Homerus:
Qui tamen intima viscera terrae
Non valet, aut pelagi, radiorum
Infirma perrumpere luce.
Haud sic magni conditor orbis:
Huic ex alto cuncta tuenti
Nulla terrae mole resistunt;
Non nox atris nubibus obstat,
Quae sint, quae suerint, veniantque
Uno mentis cernit in ictu.
Quem, quia respicit omnia solus,
Verum possis dicere solem.

Tum ego, en, inquam, difficiliori rursus ambiguitate confundor. quaenam, inquit, ista est? jam enim, quibus perturbare, conjecto. nimium, inquam, adversari ac repugnare videtur, praenoscere universa Deum, et esse ullum libertatis arbitrium. nam si cuncta prospicit Deus, neque falli ullo modo potest, evenire necesse est, quod providentia futurum esse praeviderit. quare si ab aeterno non facta hominum modo, sed etiam consilia, voluntatesque praenoscit, nulla erit arbitrii libertas: neque enim vel factum aliud ullum, vel quaelibet exsistere poterit voluntas, nisi quam nescia falli providentia divina praesenserit. nam si res aliorsum, quam provifae funt, detorqueri valent, non jam erit futuri firma praescientia: sed opinio potius incerta: quod de Deo credere nefas judico. neque enim illam probo rationem, qua se quidam credunt hunc quaestionis nodum posse dissolvere. aiunt enim, non esse ideo quid eventurum, quoniam id providentia futurum esse prospexerit: sed e contrario potius, quoniam quid futurum est, id divinam providentiam latere non posse, eoque modo necessarium hoc in contrariam relabi partem. neque enim necosse esse contingere, quae providentur: sed necesse esse, quae futura sint, provideri. quasi vero, quae cujusque rei causa sit, praescientiane, futurorum necessitatis; an futurorum necessitas, providentiae, laboretur. at nos illud demonstrare nitamur, quoquo modo sese habeat ordo causarum, necessarium esse eventum praescitarum rerum, etiam si praescientia futuris rebus eveniendi necessitatem non videatur inferre. etenim si quispiam sedeat, opinionem quae eum sedere conjectat, veram esse necesse est: atque e converso rursus, si de quopiam vera sit opinio, quoniam sedet, eum sedere necesse est. in utroque igitur necessitas inest: in hoc quidem sedendi, at verò in altero veritatis. sed non iccirco quisque sedet, quoniam vera est opinio; sed haec potius vera est, quoniam quempiam sedere praecessit. ita cum causa veritatis ex altera parte procedat, inest tamen communis in utraque necessitas. similia de providentia, futurisque rebus ratiocinari oportet. nam etiam si idcirco, quoniam futura sunt, providentur; non vero ideo, quoniam providentur, eveniunt: nihilominus tamen a Deo vel ventura provideri, vel provisa evenire necesse est: quod ad perimendam arbitrii libertatem folum satis est. jam verò quam praeposterum est, ut aeternae praescientiae temporalium rerum eventus causa esse dicatur? quid est autem aliud arbitrari, ideo Deum futura, quoniam funt eventura, providere, quam putare quae olim acciderunt, causam summae illius esse providentiae? ad haec, sicuti, cum quid esse scio, id ipsum esse necesse est: ita cum quid futurum novi, id ipsum futurum esse necesse est. sic fit igitur, ut eventus praescitae rei nequeat evitari. postremò si quid

aliquis aliorsum, atque sese res habet, existimet, id non modo scientia non est, sed est opinio fallax, ab scientiae veritate longè diversa. quare si quid ita futurum est, ut ejus certus ac necessarius non sit eventus, id eventurum esse praesciri qui poterit? sicut enim scientia ipsa impermista est falsitati: ita id quod ab ea concipitur, esse aliter, atque concipitur, nequit. ea namque caufa est, cur mendacio scientia careat, quòd se ita rem quamque habere necesse est, uti eam sese habere scientia comprehendit. quid igitur? quonam modo Deus haec incerta futura praenoscit? nam si inevitabiliter eventura censet, quae etiam non evenire possibile est, fallitur: quod sentire non modo nefas est, sed etiam voce proferre. at si, uti sunt, ita ea futura esse decernit, ut aeque vel fieri ea, vel non fieri posse cognoscat, quae est haec praescientia, quae nihil certum, nihil stabile comprehendit? aut quid hoc refert vaticinio illo ridiculo Tirefiae? 'quidquid di-' cam, aut erit, aut non.' quid etiam divina providentia humanâ opinione praestiterit, si, uti homines, incerta judicat, quorum est incertus eventus? quod si apud illum rerum omnium certissimum fontem nihil incerti esse potest, certus eorum est eventus, quae futura firmiter ille praescierit. quare nulla est humanis consiliis, actionibusque libertas: quas divina mens sine fal-

fitatis errore cuncta prospiciens, ad unum alligat et constringit eventum. quo semel recepto, quantus occasus humanarum rerum consequatur, liquet. frustra enim bonis, malisque praemia, poenaeve proponuntur, quae nullus meruit liber ac voluntarius motus animorum; idque omnium videbitur iniquissimum, quod nunc aequissimum judicatur, vel puniri improbos, vel remunerari probos: quos ad alterutrum non propria mittit voluntas, sed futuri cogit certa necessitas. nec vitia igitur, nec virtutes quidquam fuerint, sed omnium meritorum potius mista atque indifereta confusio. quoque nihil sceleratius excogitari potest, cum ex providentia rerum, omnis ordo ducatur, nihilque confiliis liceat humanis, fit, ut vitia quoque nostra ad bonorum omnium referantur auctorem. igitur nec sperandi aliquid nec deprecandi ulla ratio est. quid enim vel speret quisquam, vel etiam deprecetur, quando optanda omnia series indeslexa connectit? auferetur igitur unicum illud inter homines Deumque commercium, sperandi scilicet ac deprecandi. siquidem justae humilitatis pretio inaestimabilem vicem divinae gratiae promeremur: qui folus modus est, quo cum Deo colloqui homines posse videantur, illique inaccessae luci prius quoque quam impetrent, ipsa supplicandi ratione conjungi: quae si recepta

futurorum necessitate, nihil virium habere credantur, quid erit, quo summo illi rerum principi connecti atque adhaerere possimus? quare necesse erit humanum genus, uti paullo antè cantabas, disseptum atque disjunctum suo sonte fatiscere.

Quaenam discors foedera rerum Causa resolvit? quis tanta Deus Veris statuit bella duobus, Ut, quae carptim fingula constant, Eadem nolint mista jugari? An nulla est discordia veris, Semperque fibi certa cohaerent? Sed mens, caecis obruta membris, Nequit oppressi luminis igne Rerum tenueis noscere nexus. Sed cur tanto flagrat amore Veri tectas reperire notas? Scitne, quod appetit anxia nosse? Sed quis nota scire laborat? At si nescit, quid caeca petit? Quis enim quidquam nescius optet? Aut quis valeat nescita sequi? Quove inveniat, quisve repertam Queat ignarus noscere formam? An cum mentem cerneret altam, Pariter summam et singula norat?

Nunc membrorum condita nube,
Non in totum est oblita sui,
Summamque tenet singula perdens.
Igitur quisquis vera requirit,
Neutro est habitu; nam neque novit,
Nec penitus tamen omnia nescit:
Sed, quam retinens meminit, summam
Consulit, altè visa retractans,
Ut servatis queat oblitas
Addere parteis.

Tum illa, vetus, inquit, haec est de providentia querela, Marcoque Tullio, cum divinationem distribuit, vehementer agitata, tibique ipsi res diu prorsus multumque quaesita; sed haud quaquam ab ullo vestrûm hactenus satis diligenter ac firmiter expedita. cujus caliginis causa est, quod humanae ratiocinationis motus ad divinae praescientiae simplicitatem non potest admoveri: quae si ullo modo cogitari queat, nihil prorsus relinquetur ambigui: quod ita demum patefacere, atque expedire tentabo, si prius ea quibus moveris, expendero. quaero enim, cur illam folventium rationem minus efficacem putes: quae quia praescientiam non esse futuris rebus causam necessitatis existimat, nihil impediri praescientia arbitrii libertatem putat. num enim tu aliunde argumentum futurorum necessitatis trahis, nisi quod ea quae praesciuntur, non evenire non possunt? si igitur praenotio nullam futuris rebus adjicit necessitatem, quod tu etiam paulo antè fatebare; quid est, quod voluntarii exitus rerum ad certum cogantur eventum? etenim positionis gratia, ut quid consequatur advertas, statuamus nullam esse praescientiam. num igitur, quantum ad hoc attinet, quae ex arbitrio eveniunt, ad necessitatem coguntur? minimè. statuamus iterum esse, sed nihil rebus necessitatis injungere, manebit, ut opinor, eadem voluntatis integra atque absoluta libertas. sed praescientia, inquies, tametsi futuris eveniendi necessitas non est, signum tamen est, necessario ea esfe ventura. hoc igitur modo, etiam si praecognitio non fuisset, necessarios futurorum exitus esse constaret. omne etenim signum, tantum quid sit, ostendit, non vero efficit quod designat. quare demonstrandum prius est, nihil non ex necessitate contingere, ut praenotionem signum esse hujus necessitatis appareat. alioquin si haec nulla est, nec illa quidem ejus rei signum poterit esse, quae non est. jam verò probationem firma ratione subnixam constat, non ex signis, neque petitis extrinsecus argumentis, sed ex convenientibus necessariisque causis esse ducendam. sed qui fieri potest, ut ea non proveniant, quae futura esse providentur? quasi vero nos ea, quae

providentia futura esse praenoscit, non eventura credamus: ac non illud potius arbitremur. licet eveniant, nihil tamen, ut evenirent, fui natura necessitatis habuisse: quod hinc facilè perpendas licebit. plura etenim dum fiunt, subjecta oculis intuemur: ut ea, quae in quadrigis moderandis atque flectendis facere spectantur aurigae: atque ad hunc modum cetera. num igitur quidquam illorum ita fieri necessitas ulla compellit? minimè. frustra enim esse artis essectus, si omnia coacta moverentur. quae igitur cùm fiunt, carent existendi necessitate, eadem priùs quàm fiant, fine necessitate futura funt. quare funt quaedam eventura, quorum exitus ab omni necessitate sit absolutus. nam illud quidem nullum arbitror esse dicturum, quod quae nunc fiunt; prius quam fierent, eventura non fuerint. haec igitur etiam praecognita liberos habent eventus. nam ficut scientia praesentium rerum nihil his, quae fiunt; ita praescientia futurorum nihil his, quae ventura funt, necessitatis importat. sed hoc, inquis, ipsum dubitatur, an earum rerum, quae necessarios exitus non habent, ulla possit esse praenotio. dissonare etenim videntur: putasque, si praevideantur, consequi necessitatem: si necessitas desit, minime praesciri, nihilque scientia comprehendi posse nisi certum. quòd si, quae incerti sunt exitus,

ea quasi certa providentur, opinionis id esse caliginem, non scientiae veritatem. aliter enim ac sese res habeant, arbitrari, ab integritate scientiae credis esse diversum. cujus erroris causa est, quod omnia, quae quisque novit, ex ipsorum tantum vi atque natura cognosci existimat quae sciuntur, quod totum contra est. omne enim quod cognoscitur, non secundum sui vim, fed fecundum cognoscentium potius comprehenditur facultatem. nam ut hoc brevi liqueat exemplo, eandem corporis rotunditatem aliter visus, aliter tactus agnoscit. ille eminus manens, totum simul jactis radiis intuetur: hic vero cohaerens orbi atque conjunctus, circa ipfum motus ambitum, rotunditatem partibus comprehendit. ipfum quoque hominem aliter fensus, aliter imaginatio, aliter ratio, aliter intelligentia contuetur. fenfus enim figuram in fubjecta materia constitutam. imaginatio vero solam fine materia judicat figuram. ratio vero hanc quoque transcendit, speciemque ipsam, quae singularibus inest, universali consideratione perpendit. intelligentiae vero celsior oculus exfistit; supergressa namque universitatis ambitum, ipsam illam simplicem formam pura mentis acie contuetur. in quo illud maxime considerandum est: quòd superior comprehendendi vis amplectitur inferiorem; inferior verò ad

fuperiorem nullo modo confurgit. neque enim fensus aliquid extra materiam valet, vel univerfales species imaginatio contuetur, vel ratio capit simplicem formam: sed intelligentia quasi desuper spectans, concepta forma, quae subsunt etiam cuncta dijudicat; sed eo modo, quo formam ipsam, quae nulli alii nota esse poterat, comprehendit. nam et rationis universum, et imaginationis figuram, et materiale sensibile cognoscit, nec ratione utens, nec imaginatione, nec sensibus, sed illo uno ictu mentis formaliter, ut ita dicam, cuncta prospiciens. ratio quoque cum quid universale respicit, nec imaginatione, nec fensibus utens, imaginabilia, vel sensibilia comprehendit. haec est enim, quae conceptionis fuae universale ita definit: homo est animal bipes rationale; quae cum universalis notio sit, tum imaginabilem, sensibilemque esse rem nullus ignorat, quod illa non imaginatione, vel senfu, sed rationali conceptione considerat. imaginatio quoque tametsi ex sensibus visendi, formandique figuras fumfit exordium, fenfu tamen absente sensibilia quaeque collustrat, non sensibili, sed imaginaria ratione judicandi. videsne igitur, ut in cognoscendo cuncta, sua potius facultate, quam eorum quae cognoscuntur, utantur? neque id injuria: nam cum omne judicium judicantis actus exsistat, necesse est, ut suam

quisque operam non ex aliena, sed ex propria potestate perficiat.

Quondam porticus attulit Obscuros nimium senes, Qui sensus, et imagines E corporibus extimis Credant mentibus imprimi, Ut quondam celeri stylo Mos est aequore paginae Quae nullas habeat notas, Pressas figere litteras. Sed mens si propriis vigens Nihil motibus explicat, Sed tantum patiens jacet Notis subdita corporum, Cassasque in speculi vicem Rerum reddit imagines, Unde haec sic animis viget Cernens omnia notio? Quae vis singula prospicit, Aut quae cognita dividit? Quae divifa recolligit, Alternumque legens iter Nunc fummis caput inserit, Nunc defidit in infima, Tum sese referens sibi, Veris falsa redarguit?

Haec est efficiens magis
Longè caussa potentior,
Quam quae materiae modo
Impressas patitur notas.
Praecedit tamen excitans,
Ac vires animi movens,
Vivo in corpore passio.
Cùm vel lux oculos ferit,
Vel vox auribus instrepit:
Tum mentis vigor excitus,
Quas intus species tenet,
Ad motus simileis vocans,
Notis applicat exteris,
Introrsumque reconditis
Formis miscet imagines.

Quod si in corporibus sentiendis, quamvis afficiant instrumenta sensuum forinsecus objectae qualitates, animique agentis vigorem passio corporis antecedat, quae in se actum mentis provocet, excitetque interim quiescenteis intrinsecus formas: si in sentiendis, inquam, corporibus animus non passione insignitur, sed ex sua vi subjectam corpori judicat passionem, quanto magis ea quae cunctis corporum affectionibus absoluta sunt, in discernendo non objecta extrinsecus sequuntur, sed actum suae mentis expediunt? hac itaque ratione multiplices cog-

nitiones diversis ac differentibus cessere substantiis. sensus enim solus cunctis aliis cognitionibus destitutus, immobilibus animantibus cessit: quales funt conchae maris, quaeque alia faxis haerentia nutriuntur. imaginatio vero mobilibus belluis, quibus jam inesse fugiendi, appetendive aliquis videtur affectus. ratio vero humani tantum generis est, sicuti intelligentia sola divini: quo fit ut ea notitia ceteris praestet, quae suapte natura non modò proprium, sed ceterarum quoque notitiarum subjecta cognoscit. quid igitur, si ratiocinationi sensus imaginatioque refragentur, nihil esse illud universale dicentes, quod sese intueri ratio putet? quod enim sensibile, vel imaginabile est, id universum esse non posse; aut igitur rationis verum esse judicium, nec quidquam esse sensibile: aut quoniam sibi notum sit plura sensibus, et imaginationi esse subjecta, inanem conceptionem esse rationis, quae quod sensibile sit, ac singulare, quasi quiddam universale consideret. ad haec, si ratio contra respondeat, se quidem et quod sensibile et quod imaginabile sit in universitatis ratione conspicere; illa vero ad universitatis cognitionem adspirare non posse: quoniam eorum notio corporaleis figuras non possit excedere; de rerum vero cognitione, firmiori potius, perfectiorique judicio esse credendum. in hujusmodi igitur lite, nos, quibus tam ratiocinandi, quam imaginandi etiam, sentiendique vis inest, nonne rationis potius causam probaremus? simile est, quod humana ratio divinam intelligentiam futura, nisi ut ipfa cognoscit, non putat intueri. nam ita difseris, si quae certos ac necessarios habere non videantur eventus, ea certo eventura praesciri nequeunt. harum igitur rerum nulla est praescientia, quam si etiam in his esse credamus, nihil erit, quod non ex necessitate proveniat. si igitur, uti rationis participes sumus, ita divinae judicium mentis habere possemus, sicut imaginationem sensumque rationi cedere oportere judicavimus, sic divinae sese menti humanam fummittere rationem justissimum censeremus. quare in illius summae intelligentiae cacumen, si possumus, erigamur; illic enim ratio videbit, quod in se non potest intueri; id autem est, quonam modo etiam quae certos exitus non habent, certa tamen videat, ac definita praenotio; neque id sit opinio, sed summae potius scientiae nullis terminis inclusa simplicitas.

Quam variis terras animalia permeant figuris! Namque alia extento funt corpore, pulveremque verrunt,

Continuumque trahunt vi pectoris incitata fulcum. Sunt quibus alarum levitas vaga verberetque ventos,

Et liquido longi spatia aetheris enatet volatu, Haec pressisse solo vestigia gressibusque gaudent, Vel virideis campos transmittere, vel subire silvas.

Quae variis videas licet omnia discrepare formis,

Prona tamen facies hebetes valet ingravare senfus.

Unica gens hominum celsum levat altius cacumen,

Atque levis recto stat corpore, despicit que terras. Haec, nisi terrenus malè desipis, admonet figura, Qui recto coelum vultu petis, exerisque frontem,

In fublime feras animum quoque, ne gravata pessum

Inferior sidat mens corpore celsius levato.

Quoniam igitur, uti paullo antè monstratum est, omne quod scitur, non ex sua, sed ex comprehendentium natura cognoscitur, intueamur nunc quantum fas est, quis sit divinae substantiae status, ut quaenam etiam scientia ejus sit, possimus agnoscere. Deum igitur aeternum esse, cunctorum ratione degentium commune judicium est. quid sit igitur aeternitas, consideremus.

haec enim naturam nobis pariter divinam, scientiamque patefecerit. aeternitas igitur est, interminabilis vitae tota simul et perfecta possessio; quod ex collatione temporalium clarius liquet. nam quidquid vivit in tempore, id praesens a praeteritis in futura procedit: nihilque est in tempore constitutum, quod totum vitae suae spatium pariter possit amplecti. sed crastinum quidem nondum apprehendit: hesternum vero jam perdidit. in hodierna quoque vita non amplius vivitis, quam in illo mobili transitorioque momento. quod igitur temporis patitur conditionem, licet illud, sicut de mundo censuit Aristoteles, nec coeperit umquam esse, nec desinat, vitaque ejus cum temporis infinitate tendatur, nondum tamen tale est, ut aeternum esse jure credatur. non enim totum simul, infinitae licet vitae spatium comprehendit, atque complectitur: sed futura nondum transacta jam non habet. quod igitur interminabilis vitae plenitudinem totam pariter comprehendit, ac possidet, cui neque futuri quidquam absit, nec praeteriti fluxerit, id aeternum esse jure perhibetur: idque necesse est, et sui compos praesens sibi semper assistere, et infinitatem mobilis temporis habere praesentem. unde non recte quidam, qui cum audiunt visum Platoni, mundum hunc nec habuisse initium temporis, nec habiturum esse defectum,

hoc modo conditori conditum mundum fieri coaeternum putant. aliud est enim per interminabilem duci vitam, quod mundo Plato tribuit: aliud interminabilis vitae totam pariter complexam esse praesentiam, quod divinae mentis proprium esse manifestum est. neque enim Deus conditis rebus antiquior videri debet temporis quantitate, sed simplicis potius proprietate naturae. hunc enim vitae immobilis praesentarium statum, infinitus ille temporalium rerum motus imitatur; cumque eum effingere, atque aequare non possit, ex immobilitate deficit in motum, ex simplicitate praesentiae decrescit in infinitam futuri ac praeteriti quantitatem; et, cum totam pariter vitae fuae plenitudinem nequeat possidere, hoc ipso, quòd aliquo modo numquam esse desinit, illud, quod implere atque exprimere non potest, aliquatenus videtur aemulari, alligans se ad qualemcumque praesentiam hujus exigui volucrisque momenti: quae, quoniam manentis illius praesentiae quandam gestat imaginem, quibuscumque contigerit, id praestat, ut esse videantur. quoniam vero manere non potuit, infinitum temporis iter arripuit: eoque modo factum est, ut continuaret eundo vitam, cujus plenitudinem complecti non valuit permanendo. itaque si digna rebus nomina velimus imponere, Platonem sequentes,

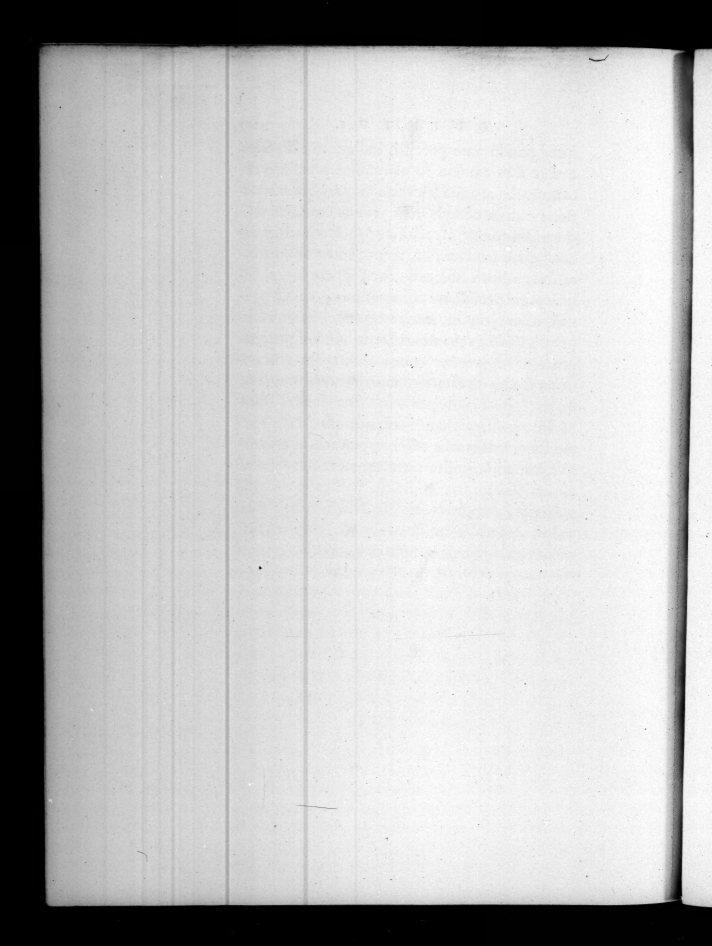
Deum quidem aeternum, mundum verò dicamus esse perpetuum. quoniam igitur omne judicium fecundum sui naturam, quae sibi subjecta funt, comprehendit; est autem Deo semper aeternus, ac praesentarius status: scientia quoque ejus, omnem temporis supergressa motionem, in suae manet simplicitate praesentiae, infinitaque praeteriti ac futuri spatia complectens, omnia, quasi jam gerantur, in sua simplici cognitione considerat. itaque si praesentiam penfare velis, quâ cuncta dignoscit, non esse praescientiam quasi futuri, sed scientiam numquam deficientis instantiae rectius aestimabis. unde non praevidentia, sed providentia potius dicitur, quòd porro ab rebus infimis constituta, quasi ab excelso rerum cacumine cuncta prospiciat. quid igitur postulas, ut necessaria fiant, quae divino lumine lustrentur, cum ne homines quidem necessaria faciant esse, quae videant? num enim quae praesentia cernis, aliquam eis necessitatem tuus addit intuitus? minime. atqui, si est divini humanique praesentis digna collatio, uti vos vestro hoc temporario praesentiquaedam videtis, ita ille omnia suo cernit aeterno. quare haec divina praenotio naturam rerum, proprietatemque non mutat, taliaque apud se praesentia spectat, qualia in tempore olim futura provenient: nec rerum judicia confundit,

unoque suae mentis intuitu tam necessariè, quàm non necessariè, ventura dignoscit. sicuti vos cum pariter ambulare in terra hominem. et oriri in coelo solem videtis, quamquam simul utrumque conspectum, tamen discernitis, et hoc voluntarium, illud esse necessarium judicatis. ita igitur cuncta despiciens divinus intuitus, qualitatem rerum minime perturbat, apud fe quidem praesentium, ad conditionem verò temporis futurarum. quo fit, ut hoc non fit opinio, sed veritate potius nixa cognitio, cum exstiturum quid esse cognoscit, quod idem exsistendi necessitate carere non nesciat. heic si dicas, quod eventurum Deus videt, id non evenire non posse: quod autem non potest non evenire, id ex necessitate contingere, meque ad hoc nomen necessitatis adstringas: fatebor rem quidem solidissimae veritatis, sed cui vix aliquis nisi divini speculator accesserit. respondebo namque idem futurum, cum ad divinam notionem refertur, necessarium: cum vero in sua natura perpenditur, liberum prorsus atque abfolutum videri. duae funt etenim necessitates; simplex una, veluti quod necesse est omneis homines esse immortaleis; altera conditionis, ut si aliquem ambulare scias, eum ambulare necesse est. quod enim quisque novit, id esse aliter ac notum est, nequit. fed haec conditio mi-

nime secum illam simplicem trahit. hanc enim necessitatem non propria facit natura, sed conditionis adjectio. nulla enim necessitas cogit incedere voluntariè gradientem, quamvis eum tamen, cum graditur, incedere necessarium sit. eodem igitur modo, si quid providentia praesens videt, id esse necesse est, tametsi nullam naturae habeat necessitatem. atqui Deus ea futura, quae ex arbitrii libertate proveniunt, praefentia contuetur. haec igitur, ad intuitum relata divinum, necessaria fiunt per conditionem divinae notionis: per se vero considerata, ab absoluta naturae suae libertate non desinunt. fient igitur proculdubio cuncta, quae futura Deus esse praenoscit, sed eorum quaedam de libero proficiscuntur arbitrio: quae quamvis eveniant, exsistendo tamen propriam naturam non amittunt; quae prius, quam fierent, etiam non evenire potuissent. quid igitur refert non esse necessaria, cum propter divinae scientiae conditionem modis omnibus, necessitatis instar, eveniant? hoc scilicet, quod ea quae paullo ante proposui, sol oriens, et gradiens homo, quae dum fiunt, non fieri non possunt: eorum tamen unum prius quoque quam fieret, necesse erat exsistere: alterum vero minime, ita etiam quae praesentia Deus habet, dubio procul exsistunt: sed eorum hoc quidem de rerum necessitate descendit: illud vero de potestate facientium. haud igitur injuria diximus, haec, si ad divinam notitiam referantur, necessaria; si per se considerentur, necessitatis esse nixibus absoluta; sicuti omne quod sensibus patet, si ad rationem referas, universale est: si ad seipsum respicias, singulare. sed si in mea, inquies, potestate situm est mutare propositum, evacuabo providentiam, cum, quae illa praenoscit, forte mutavero. respondebo, propositum te quidem tuum posse deslectere, sed, quoniam et id te posse, et an facias, quove convertas, praesens providentiae veritas intuetur, divinam te praescientiam non posse vitare; sicuti praesentis oculi effugere non possis intuitum, quamvis te in varias actiones libera voluntate converteris. quid igitur, inquies? ex meane dispositione scientia divina mutabitur, ut cum ego nunc hoc, nunc illud velim, illa quoque noscendi vices alternare videatur? minime. omne namque futurum divinus praecurrit intuitus, et ad praesentiam propriae cognitionis retorquet ac revocat; nec alternat, ut existimas, nunc hoc, nunc illud praenoscendi vices; sed uno ictu mutationes tuas manens praevenit atque complectitur. quam comprehendendi omnia visendique praesentiam, non ex futurarum proventu rerum, sed ex propria Deus simplicitate sortitus est. ex quo illud quoque resolvitur,

quod paullo ante posuisti, indignum esse, si scientiae Dei causam futura nostra praestare dicantur. haec enim scientiae vis praesentaria notione cuncta complectens, rebus omnibus modum ipsa constituit, nihil vero posterioribus debet. quae cum ita fint, manet intemerata mortalibus arbitrii libertas. nec iniquae leges, folutis omni necessitate voluntatibus, praemia poenasque proponunt. manet etiam spectator desuper cunctorum praescius Deus, visionisque ejus praesens semper-aeternitas eum nostrorum actuum futura qualitate concurrit, bonis praemia, malis supplicia dispensans. nec frustra sunt in Deo positae spes precesque; quae cum rectae funt, inefficaces esse non possunt. aversamini igitur vitia, colite virtutes, ad rectas spes animum sublevate, humileis preces in excelsa porrigite. magna vobis est, si dissimulare non vultis, necessitas indicta probitatis, cum ante oculos agitis judicis cuncta cernentis.

FINIS.



## Books printed and fold by ROBERT & ANDREW FOULIS.

In pure Greek, on fine writing paper, in 4to.

H Omeri Ilias, 2 vols Æschylus Sophocles

With latin translations in 4to.

Æschylus, 2 vols Demetrius Phalereus de elocutione

In pocket volumes the following, Homeri Ilias, 2 vols Hippocratis Aphorismi Xenophontis de Agefilao rege oratio Pindari opera Anacreon Æschylus, 2 vols Sophocles, 2 vols Aristotelis poetica Demetrius Phalereus Xenophontis Hiero Theophrasti characteres Epictetus M. Antoninus Aristotelis de mundo Cebetis tabula cum notulis

In Folio.

C. Julii Caesaris et A. Hirtii de rebus a Caesare gestis commentarii cum fragmentis. accesserunt indices locorum, rerumque et verborum. omnia, ex recensione Samuelis Clarke, fideliter expressa.

## In quarto,

C. Julii et A Hirtii commentarii.
C. Plinii Caecilii Secundi quae fuperfunt.
M. Minucii Felicis Octavius.
Boetius de Confolatione Philosophiae.

In pocket volumes the following Latin Authors.

Lucretius
Terentius
Horatius, editio altera
Juvenalis et Persius
Ciceronis opera omnia, 20 vol.
C. Julii Caesaris et A. Hirtii commentarii. 3 tom.
C. Nepotis vitae excellentium imperatorum
M. Minucii Felicis Octavius
Boetius de consolatione Philosophiae
C. Plinii epistolarum libri decem, et Panegyricus Trajano dictus. 3 tom.

## In the press,

Ovidii opera 3 tom. M. Fabii Quinctiliani de institutione Oratoria libri duodecim.

